W. 2801X

THE SUMMA PHILOSOPHIAE

# AL-SHAHRASTĀNĪ

KITĀB NIHĀYATU 'L-IQDĀM FĪ 'ILMI 'L-KALĀM EDITED WITH A TRANSLATION
FROM MANUSCRIPTS IN THE
LIBRARIES OF OXFORD, PARIS, AND BERLIN

ALFRED GUILLAUME

M.A. Oxow; Principal of Culham College; formerly Professor of Oriental Languages in the University of Durbam





OXFORD UNIVERSITY PRESS LONDON: HUMPHREY MILFORD

WESTON COLLEGE LIBRARY WESTON MASS

7863

OXFORD UNIVERSITY PRESS

AMEN HOUSE, E.G. 4

LONDON EDINBURCH OLASGOW
NEW YORK TORDITO MELBOUBNE
CAPETOWN ROMERY CALCUTTA
MADBAS SHANOHAI
HUMPHREY MILFORD
PUBLISHER TO THE UNIVERSITY

BOSTON COLLEGE

APR 5 1960

71874

PRINTED IN OREAT BHITAIN AT THE UNIVERSITY PRESS, OXFORD BY JOHN JOHNSON, PHINTER TO THE UNIVERSITY

#### PREFACE

ing the idiom which he employed. The danger of this method is TT has been my endeavour to translate what my author wrote in obvious: if the style and arrangement of the Arabic is followed too (Those who have used Haarbrücker's translation of the Milal will On the other hand, to paraphrase a work of this kind and to force its is a greater danger. It is common knowledge that a great many ideas him as the man responsible for the incoherence of philosophy, agree on one thing, namely the obscurity of Avicenna's diction, which such a way as to make him intelligible to the reader, while preservterminology into the mould of contemporary or medieval philosophy of the Ash'arites passed over to Christian scholasticism, but they suffered a sea change. I have endeavoured to leave them as they are. hope, I do not claim, that I have done my author justice. Where I one eye on Avicenna. Now Algazel, who attacked Avicenna as the man responsible for the system he hated, and Averroës who attacked closely the meaning in English will inevitably be somewhat obscure. have failed I enjoy distinguished company. Shahrastāni writes with readily admit that the German is sometimes unintelligible by itself.) sometimes defeated their attempts to grasp his meaning.

Chapter I, which forms the basis of the writer's view of God and the universe, I have translated very fully. Chapter VI, too, which deals with Nominalism, I have reproduced fairly fully; it is a good example of acute reasoning and dialectic. The rest of the book I have treated less generously, but without, I hope, omitting anything of real importance.

It had been my intention (as I announced when Part I was published in 1930) to write an excursus on the philosophical background of the Muslim creeds. But in 1932 Professor Wensinck published his masterly treatise on The Muslim Creed, its Genesis and Historical Development, which relieves me of that duty. It had also been my intention to contribute some notes on the relation of Shahrastāni's position to that of his predecessors and successors. This, with great regret, I have had to postpone indefinitely owing to the pressure of administrative duties which have frequently compelled me to lay aside my books for months at a time just when the solution of a problem seemed in sight. To study the metaphysical niceties in which Shahrastāni delighted, and to compare them with conflicting theories in works which are only accessible in a few libraries, in my present circumstances is an impossible task. Nevertheless, I hope that this, the first work of its kind on Arabic scholasticism to be published in

this country, will not be without value to scholars who, to quote the words of Cureton's preface to his Milal, 'being able to estimate the difficulty of my undertaking and the labour which I have bestowed upon it, will be ready upon every occasion to accord me the fullest indulgence'.

I have pleasure in recording my deep gratitude to the Council of the British Academy who made a handsome grant towards the heavy cost of printing this work, and to the University of Oxford who by vote of Convocation authorized the James Mew Scholarship Fund to make a substantial contribution to the same. Without this aid the publication of the book would not have been possible.

I also thank the Librarians of the Bodieian and the Bibliothèque Nationale for allowing me to have photographs of the manuscripts in their possession. Especially I desire to thank the Librarian of the Preussische Staatsbibliothek in Berlin for his kindness in placing the manuscript at my disposal, thus saving me considerable expense and the uncertainty which constantly resides in a photograph of an altered reading or a decayed page.

My thanks are also due to the Imprimerie Catholique at Beyrouth for the careful reading of the rotographs. Some of the rather numerous mistakes could have been avoided had I been able to see a final proof before the sheets were printed off, but to send final proofs from Syria to England and back would have caused intolerable delay.

I cannot adequately thank my friend Professor Nicholson who, amid his innumerable activities, has found time to read the whole of the Arabic text of this book in proof, and has made numerous corrections which I have almost always adopted. I am also indebted to Mr. Reade, sub-Warden of Keble College, for allowing me to consult him on some of the problems of the subject-matter; and most especially to the Rev. Father Walker, S.J., who very kindly read my translation of the first two chapters and made many helpful goliouth, at whose suggestion I undertook this work, for his advice and help in the difficulties which I encountered at the beginning of the enterprise, and for his ready elucidation of some of the obscurities in Chapter I.

ulham, Oxon. March, 1934.

ALFRED GUILLAUME

#### CONTENTS

| .X              | ×                         |                                                                                                                                                                       | 25                                                                                                                                                                                                                                          | 33               | 43                                 | 20                                                     | 22                               | 99                                                                                                       | 99                                                                              | 69                                             | 78                                                                                                                                        | 8                  | 91                                             | 97                       | 105                                                  | 112                                                          | 115                                                                             | 119                                                                                                                                                                                         | 126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 133                                                                                                 |  |
|-----------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| INTRODUCTION ix | ADDENDA TO TRANSLATION xv | TRANSLATION  I. Proof that the World had a Beginning and a Demonstration of the Impossibility of Anything without a Beginning and of the Existence of Bodies Infinite | That all things that exist had a beginning through God's Origination. Herein is a refutation of the Doctrines of the Mu'tazila, Dualists, and Natural Philosophers, and a proof of kash, and the difference between kash and tjäd and khalq | The Divine Unity | The Refutation of Anthropomorphism | The Refutation of those who deny the Divine Attributes | States (or Conditions of Things) | Is the Non-existent a Thing! Of Matter and a Refutation of the<br>Theory that Matter exists without Form | Proof that the Propositions connected with the Divine Attributes can be known . | Proof that the Eternal Attributes can be known | Concerning the Eternal Knowledge in Particular; that it is Eternally One, embracing all that is Knowable, both Universals and Particulars | Of the Divine Will | That the Creator speaks with an Eternal Speech | That God's Speech is One | On the Reality of Human Speech and Psychic Utterance | Concerning our Knowledge that the Creator is Hearing, Seeing | That the Vision of God is an Intellectual Possibility and a Dogma of Revelation | Concerning what is to be considered Honourable and what Base, showing that Reason makes nothing incumbent on God, and that nothing was incumbent on Men before the coming of the Sacred Law | A Refutation of the Assertion (a) that the Acts of God have a Purpose or a Cause; (b) of Utility in God's Acts (salāh), and that He must do what is best (aştah) and bestow Sufficient Grace (tutf) upon His Creatures. The Meaning of the terms tatlfu, Efficient Grace; khidhlan, Abandoning; sharh, Opening, and khatm, Shutting of the mind; tab, Sealing; ii ma, Favour; shalf- Kindhess; and Efrac Terms. | The Proof of Prophecy, of the Reality of Miracles, and that the Prophets must needs be Impeccable . |  |
| INTROI          | ADDEN                     | TRANSI<br>I.                                                                                                                                                          | ij                                                                                                                                                                                                                                          | Ħ                | IV.                                | ν.                                                     | VI.                              | VII.                                                                                                     | VIII.                                                                           | IX.                                            | ×                                                                                                                                         | XI.                | хп.                                            | XIII.                    | XIV.                                                 | XV.                                                          | XVI.                                                                            | XVII.                                                                                                                                                                                       | XVIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | XIX.                                                                                                |  |
|                 |                           |                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             |                  |                                    |                                                        |                                  |                                                                                                          |                                                                                 |                                                |                                                                                                                                           |                    |                                                |                          |                                                      |                                                              |                                                                                 |                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •                                                                                                   |  |

| į | ! |
|---|---|

| 20 |
|----|
| H  |
| Z  |
| E  |
| Z  |
| 00 |
| ·  |
|    |

| XX. Proof of the Prophetic Mission of Muhammad. An Explanation of his Mirecles, and of the Way in which the Quran indicates his Verscity. Summary Statements on the Names and Categories of Revelation. The Nature of Faith and Unbelief. Of Branding (other Muslims) as Infidels. An Explanation of the Interrogation in the Grave. Of the Assembly (heart). Of the Resurrection. Of the Scale. Of the Reckoning. Of the Basin. Hell. Proof of the Immanate. Of the Special Gifts of the Saints. Of the Possibility of Abrogation of Laws. Proof that Islam Abrogates all other Laws. That Muhammad is the Seal of the Prophets and that Scripture is sealed by Him | 142 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| CONTENTS TO ARABIC TEXT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 181 |
| ERRATA AND CORRIGENDA TO ARABIC TEXT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 163 |
| INDEX OF NAMES TO ARABIC TEXT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 171 |
| TEXT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |

16, 35

# INTRODUCTION

text of Kitābu-l-Milal wal-Niḥal, al-Shahrastāni¹ has justly been held in high regard by all students of the history of religions. For the greater part of a century the Milal has been used as a mine from which to extract information about the religion and philosophy of the Near East. Though the publication of similar works such as al-Farq bain al-Firaq and Ibn Ḥazm's Milal have robbed Shahrastani's work of the unique importance it achieved in Europe after the publication, in 1850, of Theodor Haarbrücker's translation under the its careful summary of the points of difference which divide the CINCE William Cureton, in 1846, published in two volumes the itle asch-Schahrastäni's Religionspartheien und Philosophen-Schulen, multitudinous sects, and its succinct account of their general characteristics make it for all time indispensable.

The Nihāyatu-l-Iqdām fi 'Ilmi-l-Kalām was clearly designed by al-Shahrastānī as a complementary sequel to his Milal. In it he frequently cites the latter. He was conscious, no doubt, that he lay open to the charge of excessive objectivity in his treatment of the tenets of the sects—a charge which has justly been preferred against him more than once.2 In this volume he clears himself so far as, and only so far as, the principal Muslim scets are concerned. His object is to indicate the farthest point reached by the philosophical thinkers of his day and to show how far their tenets are reasonable and reconcilable with orthodoxy, and in what respects they are wrong or defective.3

As would be expected, Shahrastani's chief difficulties lay in combating the speculations and arguments of the Mu'tazila who were much more strongly entrenched in a somewhat defective, but on the whole defensible, system of philosophy.

Shahrastani himself gave a general, but by no means blind, allegiance to the Ash'arite school.

While the present book was being printed Dr. H. Ritter published in Stambul al-Ash'ari's Maqalatu-l-Islamiyyin. This latter work,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to al-Sam'ani, his full name was Abū-l-Fath Muhammad ibn Abū-l-Qāsim 'Abd al-Karim ibn Abū Bakr Ahmad al Shahrastāni. He was born in 479/1086 and died in 548/1153. (Other dates of his birth are given as 467 and 469.) He was a native of Shahrastān in the province of Khurāsan.

<sup>2</sup> E.g. by D. S. Margoliouth in Encyclopacdia of Religion and Ethics, article Kalam.

<sup>3</sup> See also Encyclopacdia of Islam, article Shahrasini, p. 263.

<sup>4</sup> E.g. his attack on Avicenna's theory of God's relation to the world in Ch. I.

<sup>4</sup> Part I in 1929; Part II in 1930. The suggestion in Dr. Ritter's Introduction (Arabic, p. 21) that Shahrastāni himself was the scribe of the MS. of the Maqūlāt,

Charles.

important in the light it throws on the subjects discussed by Muslims thought which has dominated the minds of the majority of Muslims in Ash'ari's day. He was the founder of the school of theological despite its comparative lack of criticism and discussion, is extremely down to the present time.

I venture to think that the long overdue publication of Shahrastāni's Nihāya, which might be rendered The Present Position of Speculative and Dogmatic Theology, will enhance the importance of the Magalat, as its own importance will be increased by the latter. These two works are separated by more than two centuries of bitter controversy in theological and philosophical circles, and the stream of thought has left indelible marks upon the later work. Islam as al-Ash'ari left it had to be adapted and reinterpreted to meet the needs of the growing intellectualism: Shahrastani's work indicates the nature and extent of that growth during the two centuries.

Imām al-Ghazālī who dealt philosophical studies among Muslims a Shahrastani (1086-1153) survived by some forty years or more the heavy blow in his Tahāfutu-I-Falāsifa. I do not think that any clear This particular Summa has a very real importance of its own. trace of the Tahafut will be found in these pages, from which it may be right to infer that, while Baghdad remained the intellectual centre of Islam, the more negative propositions of Ghazall failed to carry the support of Islamic scholars. I Shahrastāni is the last great philoas an original thinker. The fact that he did not retain in the eyes of entitled him may be attributable to a number of causes. First, his sturdy intellectual independence made him appear somewhat of a dangerous modernist in an age which threatened to go to pieces. (See sopher of Islam before Averroës. He has some claim to be regarded his co-religionists that eminence as a theologian to which his ability al-Ghazali on this subject.) Secondly, he had not that command of Arabic which would commend him to a later generation, though, of course, it is possible to exaggerate the effect of this shortcoming; and thirdly, the growing reaction against katam which followed the publication of al-Ghazali's attack on philosophy as a whole tended to force all such books into the background where they were studied only by the learned, and ceased to form a normal part of the teaching of philosophy and theology.2

owing to the lines lagad tuftu, &c., mentioned by Ibn Khallikan being on the Haidara. bad copy, is interesting. See p. 3 of the Arabic text of the Nihāya.

This is a subject to which I hope to return in the future.

<sup>9</sup> However, Yaqut, iii. 63, 13 says that al-Hasan b. al-Zir (d. 598), who was a distinguished Cairene scholar, made it his practice to commit to memory one authoritative manual on each of the sciences, and he chose our author's Nihāya as his manual of Kalām. I owe this reference to Prof. Margoliouth. I find a further, and much later,

INTRODUCTION

leanings; and that in Ibn al-Sam'ani's Taibir Shahrastani is said to Subki goes on to say that he cannot think where Ibn al-Sam'ani got tendencies of Shahrastānī, and all Shahrastāni's writings give the lie to such a belief. In his view, Ibn al-Sam'ani never made the statement at all, but the libel is probably due to the author of the  $K\bar{a}f\bar{i}$ , who wrote that Shahrastani would have been the Imam, had he not heresy and controversy. Further, it was felt that Shahrastani went too far in supporting and defending the tenets of the philosophers ikan. The only addition of any importance which I have been able that Ibn al-Sam'ani says that Shahrastani was suspected of Isma'ili have been suspected of heresy and undue fondness for the Shi'as. his information, as his Dhail says nothing about these heretical to find comes from Subki's Tabaqātu-l-Kubrā! (727/1327-771/1370). Subki says that it is stated in Dhahabi's (673/1274-748/1348) History dealt with matters of faith in an uncertain spirit and inclined towards whenever conferences and discussions were held—at least so said The principal facts of Shahrastani's life have already been given by Cureton in his Preface to the Milal. They go back to Ibn Khalal-Khwārizmī.

Shahrastani was a deeply religious man. The intensity of his devotion to the faith of Islam cannot be doubted by any one who reads this work, which in itself is a sufficient refutation of the calumnies of his detractors. It would not be germane to this presentation of the educated Muslim which may well account for the suspicion which gathered round his memory. His deep distress at the ungodliness and wickedness of his age finds noble expression<sup>3</sup> in his discussion of the problem of evil; and his faith in an all-wise and beneficent proviauthor's book to discuss the gulf between the learned and the undence rises spontaneously to the surface of an argument with a rival

If he is more patient with the sects than his fellow schoolmen it is summing up at the end of the chapters is generally mediating in because he sees more deeply into the causes of the differences. His tendency, unless the point of issue is fundamental and admits of no

reference to the Nihāya in Jurjāni'e commentary on Iji's Mawāqif, p. 11. Jurjāni died in A.H. 816, i.e. A.D. 1413.

Magdisi 541/1146-620/1223. Brockelmann gives the full title of the work as al-Käil ft-I Furui, and the only copy known to him is the Paris MS. 1104. This man was only a child of seven when Shahrastāni died, but he etudied in Baghdad, and, as a Hanbalite, he would hardly be likely to cympathize with Shahrastāni'e liberal attitude towards the problems of philosophy and theology which the Hanbalites retused even <sup>2</sup> I can only hazard a guess as to the author of this book. By eliminating the works quoted by Brockelmann, ii. 658, which were written before Shahrastani'e day and after Dhahabi, the most probable offender would seem to be Muwaffaq al-Din alcompromise. When he can he accepts his adversaries' arguments and tries to show that they demand or admit of another conclusion. Only when he comes to the eschatological beliefs of Islam does he falter. His rapid passage over the 'bridge', the 'balance', and the 'basin', marks a reluctance to commit himself. In any case, such matters are dogmas of faith, not of reason.

His quotations from al-Ash'ari are interesting in view of the meagre remnants that have been published of this outstanding personality whose literary activity and religious influence were so potent in Islam. In common with many Arabic writers he does not always mark the end of his quotations and the limit must be inferred.<sup>1</sup> Nor does he deign to mention the name of the work which he is quoting.

Perhaps the characteristic most to be admired in Shahrastāni is his intellectual honesty. Where reason fails, and where he feels that the rationalists have good ground for their objections, as in the Visio Dei, he says frankly that it is a revealed rather than an intellectual truth. And where he feels it impossible to hold the prevailing opinion of the orthodox Ash'arite school, as on p. 411, he has the courage to say so.

The titles of his known works indicate that his interest was always primarily in speculative theology. Besides the present work and the Milal he wrote:

Musāra'atu-l-Falāsifa. Ta'rīkhu-l-Ḥukamā. Al-Manāhij wal-Bayānat. Talkhīṣu-l-Aqsām li Madhāhib al-Anām.

#### The Manuscripts

According to Brockelmann, there are extant four manuscripts of the Nihāyatu-I-Iqdām. Three of these, MS. Marsh 356 in the Bodleian Library, Oxford; MS. Petermann II. 579 in the Preussische Staatsbibliothek, Berlin; and MS. arabe 1246, in the Bibliothèque Nationale, Paris, I have collated throughout. The fourth, in the Jeni Library, was inaccessible to me when this work was begun; and I could not at a later stage contemplate a further addition to the large sum I had already spent on photographs of two of the three manuscripts which I have consulted. Nor, in view of the tolerably accurate condition of the text, and the antiquity of the three documents on which the printed text rests, do I consider it essential to invoke the aid of the Constantinople MS, though possibly it would help to clear up more than one of the obscurities which are unavoidable in a work of

<sup>1</sup> The quotation from Avicenna's Shifa' on p. 222 is a case in point.

### NOTTOTACATAN

this kind. Metaphysics and speculative theology are apt to prove abstruse in any language, and our author wrote at a time when an exact philosophical terminology had not been fixed with any rigidity.<sup>1</sup> Moreover, he was not an Arab, and his Arabic style leaves a good

merchants at Aleppo; others he acquired from the sale of Golius's tainly inferior to the more ancient part of the Paris MS. Part I was Rabi'u-l-awwal, three years later, only forty years or so after the author's death; so that it may well have been copied from manuscripts bearing the imprimatur of al-Shahrastāni himself. It consists of 304 tolios beautifully written in the maskhi character and freely vocalized (not always correctly). As in many manuscripts of this period, the vowels are written where they are least needed, as for instance with the conjunction or with an alif; they are often omitted where the sense is vitally affected as in mijib and mijab. The scribe was a from Huntingdon, who was at one time chaplain to the English library at Leyden in 1696. No. 356 bears the motto marraxil rhv άλήθειαν which is conjectured to have been that of Golius. At any losal, and therefore I made it the basis of my text, though it is cerfinished on Friday the 19th of Shawwal, 590: Part II on the 10th of bishop Marsh in 1713. Marsh obtained some of his Oriental MSS. The Bodleian MS. (0.=1) was the only complete text at my discertain 'Uthman ibn Yusuf ibn 'Abd Allah, the mudarris in Qalyub. This manuscript was bequeathed to the Bodleian Library by Archrate, many books in this collection bear that motto.

The major of the catalogue as  $19\pm \times 15$ ;  $13\pm \times 10$  cm. It is but little junior to 0. being written by a certain lamë'il ibn Murhaq(?) ibn Muhammad ibn Fāris al-Ḥassani on the 10th of Ṣafar 607. Ten folios are missing after folio 9. They correspond to 16 v-33 in 0. and only affect the first chapter. On 176 v. the author announces his intention of composing another book of twenty chapters like the present fi bayān nihāyat auhām al hukamā al idhiyyīn. This is, perhaps, the Manāhij walbayānat (v.s.). Folios 1 v-4 v have been inked over somewhat carelessly by a later scribe who has omitted the diacritical points. This Ausbesserung or Verbesserung goes on sporadically through the volume, and it is often for the worse. Characteristic examples of this man's work are  $\frac{1}{4} \sum_{i=1}^{4} \int_{i=1}^{4} \int_{i=1}^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Here I should like to pay a tribute to the help afforded by Dr. Max Horten's Verzeichnis philosophischer Termini im Arabischen (Leipzig, 1912), published in an Ankang to his Die spekulative und poeitive Theologie des Islam. This has been of great value to me. The task of tracing the technical significance of instaphysical terms through the numerous Arabic lexicons is dauntuing. Much of the otherwise unavoidable labour has been done for future workers in this field by Dr. Horten.

The Paris MS. (P. = ...) contains 211 folios said in the catalogue to Jumādā-l-'Ülā in the year 580. It is thus the oldest of the three; but be 24×16 cm. It was written by a certain Ishāq Muhammad b. Umar b. Muhammad al Sharwānī, and was finished at the end of and probably four. The Paris catalogue which speaks of 'un copiste du xviie siècle' is probably right as to date, though I should have liked to guess the eighteenth century; but as I have only seen a unfortunately not quite half of it is in the original writer's hand. Folios 8-57 have been written by a series of copyists, at least three, photograph of the original it is hardly fair to cavil at the date in the catalogue. Of the presence of more than one writer there can be no doubt whatever. This later portion contains seventeen lines of closely written Arabic in a crabbed hand, while the ancient part has only thirteen lines per page in a bold free naskhi. Consequently, as the modern writer ceased his work at O. 104 v., l. 14 (page 161) and the the Paris MS. is of practically no independent value in the first half of the book. Had P. been extant in its entirety I should have made ancient writer's work is only extant from O. 175 v., l. 11 (page 275), it the basis of my text. It will be obvious that the later partial restoration could not be allowed to stand as the basis of the printed text; so I have felt justified in maintaining O. throughout. The certainly enjoys the advantage of being itself a collated text, as the collator's remarks in the margin testify; and it has also been carefully critical apparatus will allow scholars to form their own opinions. O. checked by a corrector. On the other hand, its scribe has been guilty of some serious omissions and several blunders.

to stand, because I think it is what the author wrote. He was not an I have sometimes allowed a reading which is obviously poor Arabic Arab, but a native of Khurāsān. Here I am in good company, for my predecessor in editing Shahrastani's better-known work did the same. As my views coincide with his I quote his words:1 'My object has been in every instance to endeavour, upon the evidence editor to represent faithfully even all the manifest errors of his author, or of giving it greater perspicuity. I mention this, because I believe I have have been corrected in one MS. by a scribe of taste and intelligence, than self wrote, and to make that my text. I conceive it to be the duty of an wise;2 nor ought he, upon his own authority, to make any change of expression, or even to alter a single word, for the sake of improving the style because the style of the author, being a native of Khurasan, is frequently marians: and I have therefore often passed over a reading in one MS. which appeared to me in itself to be the most preferable, when the authority of the rest of the copies has preponderated in favour of another. It appears much more probable that phrases not strictly grammatical or logical should that different scribes should have made exactly the same solecism in four discovered some errors as to facts in parts of this book; and further, not in perfect accordance with the precepts of the best Arabic grambefore me, to ascertain to the best of my judgment what the author himand to make his own corrections or observations thereon in notes or other or five other copies, both of greater and less antiquity.'

A good illustration of the working of this latter principle occurs on O. 53 v., I. 9 (page ", 17), which I am convinced is what the author بين B. has corrected this into حركة الضرورة والاختيارية wrote. O. has P. in turn perceived the inelegance, but his emendation is rather clumsy though it is grammatically unexceptionable. He gives us الفرورية وللزكة الاختيارية we gives us الفرورية وللزكة الاختيارية able. He will be found on O. 87 v., l. 9.

know that the dictum that the harder reading is the more likely to However, I fear I may not have been consistent in applying this be original leads an editor sadly astray unless allowance be made for a tired eye and a waning attention. Therefore I have felt myself at liberty to correct the text in a few instances rather than to perpetuate principle. Every one who has dealt with ancient manuscripts will errors which seem to be due to the scribes rather than to the author; but these instances are duly indicated in the footnotes.

The following note may be useful: on page r of the text the figure r The larger numbers in the margin indicate the pages of O. They do not correspond, because the Bismillah in O. is at the top of folio 3 v.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> At the end of the volume there is a history in Persian of the Blessed Virgin and er Son in Egypt. This has nothing to do with Shahrastāni's work, and its presence here must be due to some accident of possession.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Book of Religious and Philosophical Sects, by Muhammad al-Shahrastani . . . ifted . . . by William Cureton, London, 1846, p. vii.
<sup>2</sup> Unbappily, he never published his notes.

# INTRODUCTION

Bodleian MS., the figure • agreeing with fol. 4 v. and so on. Con-= 0. For 'adds' I have in the margin at the right of line r corresponds with fol. 4 r. of the sequently to find the Bodleian MS. from the marginal numbers after folio 4 the scheme is marginal number -- 4

used the letter; and for 'omits' ... The letter o means that I owe the note to Professor Nicholson.

# ADDENDA TO TRANSLATION

[Weile this book was in the press a valuable study of Avicenna's Hudūd was published in Paris, by Mile A.-M. Goichon. Shahrastāni's thought and language owe much to Avicenna, as readers of his Milal are aware. Mile Goichon's work races the exact significance of the terms used by Avicenna. No student of Kalām can afford to neglect it.]

p. 7, note 2. But see now Goichon, Introduction à Avicenne. Son Éptire des Définitions, p. 69.

to the receivers (sc. of form). The unpointed consonants of B imply queribil. The reading of O, faudeil, means 'the specific differences'. Avicenna (Ishārāt, 15) says that fati answers the question 'What is it?'. p. 27, line 3. The text continues: The difference in every object is to be referred

p. 36, line 22. Here I have taken magdūraini as the equivalent of qudrataini (Wright, i. 132 cD); but it may be that the ordinary passive meaning is intended.

p. 48, pars. 1. Cf. Avicenna, Najāt, pp. 356 and 363-4: 'The active participle presents an object as something beginning to exist; the passive presents it as something which has received a temporal existence.'

68. The speakers in the second paragraph are probably the opponents, while the author himself would seem to be speaking in the next paragraph.

p. 83, line 35, after 'emanating' add: 'so that matter is disposed to receive

p. 85, note 2. See now Goichon, p. 151, for an explanation of subjective entities in their relation to 'place'.

p. 104, last para. Shahrastani's statement is roundly denied by Ibn Taimiyya, iii, p. 105, Bülaq, 1322. Prof. Margoliouth has kindly told me of this reference to the Nihayatu'l-Iqdim. Another reference to Shahrastani, though the Nihāya is not mentioned by name, occurs in i. 251.

stani's discussion is interesting in showing the objections which later thinkers raised to al-Ash ari's arguments, apart from the answers with which he meets p. 118, para. 2. Al-Ash'ari's words will be found in his Ibana, p. 13 f. Shahrs.

p. 123, last para. The point is that the disputants have no standing because they have engaged in a controversy without orders from God.

#### CHAPTER I

PROOF THAT THE WORLD HAD A BEGINNING AND A DEMONSTRATION OF THE IMPOSSIBILITY OF ANYTHING WITHOUT A BEGINNING AND OF THE EXISTENCE OF BODIES INFINITE.

goras, Empedocles, Socrates, and Plato, all agree in this. We have ALL men of true religion hold that the world had an origin as the The ancient philosophers Thales, Anaxagoras, Anaximenes, Pythadiscussed their various opinions about the origin of things in our object of God's creation. 'God was and there was naught with Him.' book Al-Milal wal-Nihal.

Ibn Sinā among Islamic philosophers pay allegiance, assert that the 6 The school of Aristotle and his followers, such as Proclus, Alexander of Aphrodisias, and Themistius, to whom moderns like al-Fārābī and world was made and brought into being by One who is in His essence the necessarily existent One, the world being in its essence capable of One, (and) not originated in time with an origin preceded by nonexistence.2 The meaning of its origin (huduth) is its necessary exisexistence (yet) necessarily existent through the necessarily existent tence through God, its proceeding from Him, and its need of Him. It exists eternally through Him.

The Creator caused through His essence (aujaba) an intelligence which was a non-material self-subsistent substance. By means of this He caused another intelligence, and a soul and a heavenly body. came into being. From the One only one thing can proceed; and the A necessitator without a necessitated is inconceivable, so the world is Through these two intelligences the elements and the compounds meaning of 'procession from' (sudur 'an) is necessity through Him. eternal (sarmadi) and so are the movements of the spheres; they had no beginning and every movement is preceded by another movement, so that they are infinite as to number and time.

These men also agreed that the existence of an infinite (sequence of) cause and effect was impossible, and that actually infinite bodies were impossible. The governing principle of their school in regard to the finite and infinite is that the units of every number can be con-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I have avoided the use of the name Allah, because much of the language of this author belongs to the philosophy of theism, and might have been written by a member

<sup>&#</sup>x27;hecessary': possible, because it could not exist by itself; necessary, because it exists efernally with God. Thus God's relation with the world is one of necessity. The of any of the theistic religions.

The point is fundamental. Avicenna held that the world was both 'possible' and Mutakalimun asserted that the relation was a relation of existence.

and an example of the second kind is an infinite (sequence) of cause totality and number can be conceived simultaneously or in sequence ceived as existing simultaneously, it having a conventional order (tartib wad'i); or its units can be conceived as existing in sequence, and effect. There is, however, an exception. The units of every without a conventional or natural order. And so the existence of it having a natural order. Hence the existence of the infinite is impossible. An example of the first kind is a body of infinite dimension, that without an end is not in this case impossible.

Examples of the first kind are infinite human souls, they being simultaneous in existence after separation from the body. Examples of the second kind are circular movements which exist in sequence.

The question really turns on the difference between bringing into existence and causation, and priority and posteriority. Everything comprised by being is finite without distinction between the parts, and the infinite is inconceivable except by the imagination apart from perception and intellect.

in place, as the leader to the led, (though this is sometimes said to be priority of rank); in merit, as the learned to the ignorant; in essence (dhāt), as the cause to the effect. But it is not right to weaken the meaning of essential so that it is the mere equivalent of causal. They ought to say priority resides in the causal, so the final cause precedes the effect in the mind and thought of the agent, not in existence: it the formal cause, for these are not conjoined in existence. Examples In popular terminology priority can be in time, as father to son; the existence of the origin cannot be conjoined with that which is is posterior in existence, prior in mind, unlike the efficient cause and are cited from the rays of the sun with the sun itself and the movements of the sleeve with the movement of the hand. These movements, though conjoined in time, yet, if regarded as cause and effect respectively, cannot be conjoined in existence, because the existence of the one is derived (mustafad) from the existence of the other, and derived from it. But if the existence of both is taken as derived from the giver of forms then they are conjoined in existence, for then one is not cause nor the other effect.

Some add a fifth form of priority which they call natural, e.g. the priority of one to two. Why should there not be a sixth form, say and of time and place? The priority of one to two is apposite here, priority in existence regardless of essential necessity (al ijāb bil-dhāt)

by al-Ghazali (Tahājut, ed. Bouyges, p. 34). Even if an 'infinite' series of immortal souls had been born in the past, there would at any given moment be an actual finite <sup>3</sup> This argument (abbreviated to a bald statement by Shahrastani) was combated <sup>1</sup> This is explained better by Avicenna himself, cf. Najāt, section Tabī'tyyāt. number of them, which on Avicenna's principles would be impossible.

we can imagine two things, one of which exists in its essence while for one is not a cause requiring the existence of two necessarily; for

the other's existence is derived from another source.

Next, is the derived existence a necessary existence through it (the 9 only qua existence without considering whether the origin is essenorigin) because it (the origin) is its cause, or is its existence not neces-Further, it must be determined by inquiry whether derivative being comes by choice, by nature, or by essence. Then the priority of the existence of the origin over the derivative must be assumed to it? For it would be right to say 'This came into being from it and so was necessary through it', but it is impossible to say 'It was tially its cause or is its producer by means of a quality (bisifatin). sary through it (the origin) because necessity through another adheres necessary through it and so came into being from it'.

Every sense of priority and posteriority implies concomitance in existence of temporal priority as applied to the Creator. He was limitations and order of time any more than with limitations of space. rank; but here they belong to another order. Concomitance cannot be predicated of the Creator and the world. We do not admit the neither prior to nor with the world in time. As we deny temporal priority so we deny temporal concomitance. That which is not of lime and whose being is not temporal can have nothing to do with

When our opponents say the world was eternally existent with the Creator they use ambiguous language of time, for it may be said that in time, for priority in essence does not exclude concomitance in time of two things one may be prior in essence while both are concomitant (cf. the examples given above). But how can the word concomitance be used of that which is not susceptible of time?

There is no space and no 'separation' as al-Karrāmi¹ supposes. If a We do not deny that fancy can toy with the idea of time before the tion that there were worlds, i.e. bodies of infinite extent, as the impossibility of infinite distance in the plenum and vacuum has been world as with space above the world, but that is pure phantasy, world above this were conjectured that would not justify the assumpdemonstrated: similarly with infinite time and numbers.

Even if there were a body of infinite extent it would not follow that it was 'with' the Creator in space, nor would movements infinite in time require that they should be 'with' the Creator in time, because He is not susceptible of time or place; 'God was and naught was with Him'. To call God Müjid (He who brings into existence) does not imply that the majad is 'with' Him in existence. Concomitance in any shape or form in reference to God is to be denied. We will begin with the methods of the Mutakallimin and then deal with the points at issue. The Mutakallimin have two methods, (a) Positive, which establishes the doctrine that the world was produced; (b) Negative, which refutes the doctrine of its eternity.

impossibility of temporal objects without a beginning. From these premisses it follows that something that temporal things do not had a temporal origin, (3) that no substance is free from them, (4) the As to (a) they assert (1) the existence of accidents, (2) that they precede is itself temporal.

Al-Ash arī said: If we assume the pre-existence of atoms they must nor separate; and as their relation one to another has changed and they do not change of their own essence because essence is unchangethat it follows that something that temporal things do not precede is either have been grouped together or separate, or neither grouped able there must have been one who joined and separated them. itself temporal.

Abū Ishāq al-Isfarā'ini adopted this view, though he expressed it seed into the various species of mankind. It is not to be doubted that the diversities in man were due to an eternal, omnipotent, and omniscient maker rather than to man himself, his parents, or nature. Said he: What laws can be applied to the individual can be applied differently. Al-Ash'arī maintained that man was formed of mingled to all, because all share the property of corporeality.

The Imamu-l-Haramain (Abū-l-Ma'āli 'Abdu-l-Malik al-Juwaini),2 surrounded by (successive circles of) water, air, fire, and planets bodies might move from their place or alter in size is not an impossible taking another path, said: According to our opponents the earth is which are spatial bodies. We know that the supposition that these whether it be conceived as essentially infinite or finite as to place one. Now anything that has a specific nature of any possible kind, when any other nature would have been possible, must necessarily have needed one to give it that specific nature. It will be seen in what follows that the world's existence is essentially contingent and time. Our opponents ascribe contingency to the world, although it is (according to them) essentially infinite as to time while finite as to place. We will divide the questions into local and temporal finitude, taking the need of a determining principle<sup>3</sup> as accepted, or necessary, or practically necessary

<sup>1</sup> If we imagine temporal things as points on a line, each will be preceded by its fellow until we reach the first. Nothing temporal preceded it, yet it is itself of time.

<sup>2</sup> Of his two important works (al-Burhān fi Uşuli-l-Fiqh and al Waraqul fi Uşuli-l-Objection. What is the proof that the principle of contingence Figh) the first is lost and the second has not been printed. He was obscure even to

applies to all the universe? We answer that reason ascribes contin- 13 gence to all parts of it, and as the whole is composed of the parts coningence must attach to the whole.

infinite line is joined. Moreover, we can imagine another point on a ine smaller than the first by a cubit and bring the points together in absurd. If the shorter fails to equal the longer in finitude then the Objection. What is the proof that bodies are essentially finite? We nswer that a supposed body or distance of infinite extent must be nfinite either from all points of view or from one only. Whichever way we look at it we can imagine a finite point in it to which an lines extend to infinity then the less is equal to the greater which is former is finite and so is the latter, seeing that the shorter has fallen short of it in finitude and the longer has exceeded it in finitude and what exceeds something in finitude is itself finite. In any case if one smaller, more and less, which is absurd also. Hence to assert the such a way that the smaller line coincides with the longer. If both were greater than the other the infinite would contain greater and existence of infinite body or distance in plenum or vacuum is absurd.

This demonstrative proof can be applied to infinite numbers and individuals. If we assert that a body is finite and might be greater or smaller than it is and if one of these possibilities has already been determined it needed a determinant.1

This determinant must either be an essential cause, necessitating 14 a creator only by those operations in which there are indications shape, and all the attributes are one. We can assert the existence of of a choice which determined characteristics that could have been other than they are. Therefore we know of a certainty that the creator is not an essential cause, but one who produces by will and because the essential cause does not distinguish like from like, seeing that so far as it is concerned spatial bodies, direction, size, by nature, or one who produces by will and choice. The first is folly, knowledge.

This is an admirable position to take up, save that it requires us that bodies are finite in essence and dimension, (b) that there is a vacuum beyond the world in which the supposition of deviation to right or left (of the planets) is possible, (c) the denial of phenomena without beginning. (Our opponents admit that the world's existence to verify premisses by which we can come to know that the world originated in time and needed a creator. Such are: the assertion (a) the scale of being against non-being, yet they say that the world is essentially contingent and that it needed a determinant to

s al-mukhaşşiş.

those who admired his works.

l al-mukhassis. The figure has become a technical term for the action of the mukhassis.

tion that the essential cause is like the natural necessity. (Our mena to bodies and that which subsists in bodies. (Our opponents substantially not locally, without shape or dimension.) (e) The assereternally existed with the determinant.) (d) The confining of phenohave asserted the existence of objects outside these two categories which exist eternally through another, essentially not temporarily, opponents do not admit this, but distinguish between the two.)

its non-existence would be an impossibility: the impossible is that We divide intelligibles into three: the necessary, the possible, and the impossible. The necessary is that which must exist, in asmuch as which must be non-existent because its existence would be an impossibility: while the possible need neither exist nor not-exist. The world and its intellectual substances and bodies with senses and the accidents which subsist therein we assume to be finite [and infinite]. Similarly, if we assume that it is an individual or many individuals either it must necessarily exist or necessarily not-exist. But that is impossible because its parts change in condition before our eyes and the necessarily existent never changes.

tingent existence in relation to its essence and so its existence is essence and in respect of his existence only, because existence is common to both the necessary and the possible, so that if it (the Our position is that everything that alters or increases has a conthrough the production of another. The world alters, and therefore it owes its being to the creative activity of another. If the units composing a whole are contingent then the whole must necessarily be contingent. That which tips the scale of being cannot be such in tipper) gave the thing an existence<sup>2</sup> in respect of himself being existence or an essence, neither object would have a better claim to be brought into existence than the other. Hence it is clear that it (the world) is produced owing to its being an existence (merely) by way of an attribute or an essence by way of an attribute.

Again, essential cause does not distinguish like from like: its relation to both is the same. Therefore where existence has been determined as against non-existence there must necessarily be a determinant in addition to its being an essence, so essential causation is vain. Again, the essential cause, having no relation whatever to the real peculiarity the one cannot have proceeded from the other. The thing caused, does not produce it. If we imagine two essences or things with no connexion between them but each of them has its own necessary existent one per se is an essence holy and far removed from all relations and connexions, unique in his reality. It is the necessity

essence. It is not necessary that anything should come into existence from him by way of essence, so that essential cause is unintelligible of his existence and not an attribute additional to his necessary when relations and connexions have been ruled out.

TRANSLATION

You say that as the cause (mājib) was one it was impossible that 17 tion one and the same thing. But essential causation is false and so two things should proceed from it at the same time; and since it was pure intellect, i.e. non-material, it caused an active (bil-fi'l) intelligence which was also non-material; and since causation involves the one can stand in the place of the other, there may be posited of the necessarily existent and of that which stands in its place in causamutual relation, and relation involves mutual resemblance so that it is clear that selective creation alone stands.1

itself?"2 We say that it cannot be a condition, for the originated is only related to the originator by way of existence; and non-existence was the precedence of non-existence a condition in the originating through it eternally. The matter will only become clear if we settle has no influence in bringing into existence, so it is possible that the Objection. Agreed that the world is contingent and needed a necessarily existent One, but why should its existence through another require its temporal origin from non-being? If a thing exists through something else it does not exclude the possibility of its having existed the question 'If He gave the world a beginning from non-existence, world eternally existed through something else.

notion of the vacuum and just as we cannot suppose a void between 18 cated is fantastic ambiguity. We cannot imagine primacy (al-awwakyyah) in a phenomenon (hadith) unless it is supported upon the notion of time and space; just as finitude in the world rests on the Answer. The use of the term 'non-existence' in the sense of a thing the existence of the Creator and the world, so we cannot suppose that But neither concomitance in time nor in place follow from this. This of which time before and time after, or source of origin can be predithere was time between the existence of the Creator and the world. distinction should be carefully observed.

Let it be supposed that the existence (variant 'origin') of a thing from non-existence. We mean by origin (huduth) having a beginwhich does not arise from another thing is the meaning of its origin ning. 'It was not and it became' is the meaning of 'preceded by 10n-existence'.

Again, if the world is contingently existent in relation to its essence

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I suspect that the words waghaira mutanähin are wrongly added by the copyist.
<sup>2</sup> Professor Margoliouth suggests that aujada should be read.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See footnote to p. I.

It tahaqquq al-ihdah; I follow Lāḥiji, who defines taḥaqquq as wujud (Verzeichnis,

saying 'God was and there was naught with Him' is right.

What do you mean by saying that that which is possible (i.e. the world) continually exists in or with the necessary? Can it be that you suppose that the continual existence (dawām) of the creator is temwithout a later following; His beginning is His end and His end is His could be applied to both in the same sense the Creator's existence false assertions. The folly of this will become plain when we have poral, made up of infinite moments as you suppose the existence of existence of the Creator means that He is necessary per se and in His essence: He is the first without a beginning preceding and the last beginning. As to the world, it had a beginning and its continuance (dawām) is temporal, subject to increase and decrease. . . . If dawām would be temporal, or the world's existence would be essential; both the world to be? A wretched confusion of terms! The continual established the impossibility of phenomena without a beginning, and of the existence of anything infinite.

20 answer that if this were so everything that is brought into existence would be so related and that would entail an infinite chain. It is not As to your assertion<sup>2</sup> that a phenomenon is only related to its producer by its existence, and non-existence does not affect it, we related to the necessarily existent because it exists, but only because it is 'possible'. Possible existence precedes existence. We say that the world came into existence because it was potentially existent, not that it was potentially existent because it came into existence. The and the essential precedes the accidental. Thus the possible is essentially non-existent apart from the author of its existence and is prepossibility of its existence is essential to it; its existence is accidental, ceded by non-existence and the said author.

Objection. What is the difference between the world's being the necessary result of God's causation and its existence being given by Him? For if the world was essentially contingent and came into being through another then it was necessary through Him. This is I It has been maintained that it is 'alā sifatin.

are concomitant in existence. You say 'My hand moved and so the by the cause and is contingent in relation to its essence, necessary in relation to its cause. Cause precedes effect in essence though they key in my sleeve moved'. You cannot say 'The key moved in my the law of every cause and effect: effect is always rendered necessary sleeve and so my hand moved', even though the two movements are simultaneous in being.

Answer. A thing's existence through the author of its existence 21 (mūjid) making it exist is correct in word and meaning as opposed to Contingent means that a thing may exist or may not exist. Not that necessity, is derived from the determinant. I You may say: When potentially (mumkin) existent, not potentially necessary. This is a 'arada lahu) because the cause conferred necessity upon it so that it a thing's necessity through the necessary cause making it necessary. it may be necessary or may not be necessary. Its existence, not its it came into existence necessity with reference to the cause befell it sary.<sup>2</sup> Nay rather (the cause) conferred existence upon it so that it would be right to say it came into existence by (the cause) conferring existence upon it, and necessity befell it as an accident, and thus its existence was related to necessity because it had been (previously) could be said it became necessary through the cause making it necesnice point which must always be kept in mind.

snowledge cannot possibly happen. But its necessity was only in the 22 sary. . . . Existence and non-existence are mutual opposites with no ferred back to the giver of existence. If you say, 'Its existence is we say, 'It came into existence by His production,' we seize upon the that if the potential came into existence at an appointed time or in a to the giver of existence. Therefore necessity can only be attached to the world as an accident and an accidental thing is not to be reessential reality of that which is derived from another. It may be said definite form its existence then and thus must be necessary because the intermediate term. The potential owes its existence or non-existence necessary through His causation, you seize upon the accidental. When Creator knew and willed it so and because what is contrary to His fore-Potential is midway between the necessary and the non-necescausation of knowledge and will; and if it is established that existence, causation, which they adduce as an argument for the world being contemporary with the Creator, is false. This leads to ridiculous statements, for sometimes they will not admit that the movement of not necessity, is that which is derived in things of time, essential the hand is the cause of the movement of the sleeve and the key, and hey will not accept the doctrine of necessary consequence (tauallud:

The next four words should be omitted.

see Milal, p. 44), refusing to admit the causal force of the particle fa comitant in existence. Form does not exist because matter makes it ceded, cause can precede effect in essence and be contemporaneous in fataharraka al-miftāh and so the key moved ?. With them matter is the cause of the existence of form, so that it would be correct to say exist but because of the action of the giver of forms. If that be con-... The only relation subsisting between the Creator and the world is with it. The impossible is the co-existence of that which had a beginthat form without matter could not have existed and they are conning with that which has no beginning, as has already been explained. that of activity and object.

If it be asked whether the world could have been created before it actually was, it should be replied that its beginning and end is a necessary intellectual concept (tagawuur). Anything that goes beyond that is mere supposition which is called 'intellectual possibility'. Such suppositions and possibilities are endless. . . .

wad'i)1 like a body, or a natural order like a cause. A body infinite as Objection. Granted that an infinite body cannot actually exist, demonstrate to us that infinite movements in sequence and continuous phenomena cannot possibly exist. With us finitude and infinity are referred to four divisions. Two of them cannot exist infinitely as to essence, viz. that which has a definite position (tartib 24 A body has a definite position and parts; 2 and each part is related to Causes have a natural order; the effect depends on the cause and they are both related. Infinite causes are not possible. Two classes are infinite in essence, viz. phenomena and movements which have no necessary relation to each other but follow each other in an infinite to essence cannot exist, nor can causes and effects infinite in number. another part so that a body cannot be infinite at any one time. temporal sequence—an intellectual possibility. Also human souls, for they do not follow one another but exist together without a position like bodies or a nature like causes, and can exist ad infinitum.

part of the plurality and take the plurality with that part as one Answer. Whatever existence comprises is finite, and the existence order or not. Any plurality which is infinite must either be so from one aspect or from every aspect. Now we can mark off mentally a entity or we can take the plurality by itself as an entity. In that case the plurality with the addition must be equal to the plurality without it in number or extent, which would mean that the less was equal to 25 the greater, or not equal to it, and that would mean that there would be two infinite pluralities, one greater and the other less. These supof the infinite is inconceivable whether in a definite or a natural

positions are absurd. (There follows a similar argument drawn from TRANSLATION Avicenna's Najāt.)1

Avicenna said: There is a difference here.

single out one movement and apply the principle of a corresponding 26 extension to infinity.2 But movements which are consecutive have no definite position, for they do not exist together and you cannot and then it is possible to conceive a body of similar size and its something capable of extension, because that which has no order in A point can be singled out in a body which has a definite position, position or nature is not susceptible of intibaq.

It was said to him: Your answer about this difference falls into two sections. In one you suppose a point in a spatial body which you ing points (hudud) in the movements and the (atomic) moments in the times are like the points in the lines, and the sequence of the one project to an imaginary infinity and you assume a corresponding body. Assume then that past movements still exist in sequence and that past moments of time are still present in sequence like an imaginary line of infinite extent composed of consecutive points. The dividis as the consecution of the other.3

The cause which makes infinity impossible and necessitates finitude is that which leads to the less being like the more, and this is present in both places. The Mutakallim applies this argument to time, making to-day the starting-point forwards and backwards, and comes to the same conclusion, viz. that infinite time is an impossible concept.

finite. Every effect is contingently existent in essence, and its exis- 27 Secondly, if movements and individuals have no definite position they have a natural order like causes and effects, and thus must be the son's existence depends on the father's, and the father's on his human being a rational soul is to be enumerated,4 and it remains tence is only necessary through its cause, so that its existence depends father's. Why do you not say they depend on an ultimate first father? on the existence of its cause and you are driven back to a first cause which is not contingent. The relation of father and son is similar: According to you individuals are infinite. Then, for every individual united in existence (with that being). But if individuals are infinite,

 $^{1}$ Shahrastānī has made a few changes in Avicenna's terminology, cf.  $Naj\bar{a}t,$  Cairo,

The argument as to the finitude of space is the same as that used by al-Ghazālī

1 Cf. Metaphysica A, Book V, ch. xix, and Ibn Tumlüs, 11.

<sup>1331,</sup> p. 202.

The argument is that anything which is subject to intiboq (the placing of a corresponding cover) cannot be infinite. The finite is 'covered' by the hypothetical corresponding cover) cannot be infinite. The finite is capable of division and is pso facto not infinite.

and their existence is possible, because they follow one another not united together in existence, what have you to say about souls? For they are united and infinite.

Avicenna maintained that souls have no natural or fixed order. It was said: If individuals are ranged as begetter and begotten, so are souls also, because one of the accidents which especially accompany souls is that they are such that out of their individuals other individuals proceed. The relation persists with them, and therefore they have an order.

Another proof that infinite phenomena and movements have no doubt the past is finished, and a thing that is finished is finite. If we 28 finite, seeing that they have come to an end. For every movement real existence. Suppose we discuss the age in which we live: without isolate the past from the present it is clear that past movements are that is created or annihilated movements have passed away before it without number. A finite number of movements is always in existence which is after the past and before the number that lies in the end. If it is finite at one end it is finite at the other. So all movements future. Every movement and every revolution has beginning and are essentially finite as to beginning and end. They are numbered in time and it is time that numbers them; bence that which is numbered and that which numbers are finite as to beginning and end.

Can it be said that movements are infinite in number? We say that every existing number can be increased or decreased and is therefore human beings. But according to them souls are infinite in number finite. This judgement applies to numbers whether they are of things while subject to increase or decrease, and so are individual human the remainder is made to correspond with the number of the souls, if existing together like human souls, or in sequence like individual beings. Therefore, if the individuals are compared with the souls they must correspond. But if the individuals fall short of the number and both are infinite the less is like the greater; and if they are finite our cf. Milal, p. 444) is that the movements of Saturn in the seventh sphere are like those of the moon in the first, inasmuch as neither have an end. But it is notorious that Saturn's movements are greater than the moon's. Yet they are the same as, and greater than, the 29 object is achieved. An argument used against the Dahriyya (atheists. moon's movements—a monstrous absurdity!

If it is said that their movements are equal because the moon moves more slowly in completing its smaller orbit we reply that their novements are those of circumference and axis. They are in infinity,

<sup>1</sup> Cf. al-Ghazáli, op. cit., pp. 31, 32. Ibn Ḥazm (Cairo, A.H. 1347, p. 20) uses similar

vet the movement of Saturn is twice that of the moon. The point is

TRANSLATION

with the possible. Therefore, what God knows is more than what He decrees. With you knowledge is connected with the necessary, the possible and the impossible, while Power  $(qudra)^1$  is only connected decrees. Less and more point to two species both of which are infinite. Objection. You posit irregularity (tafavut) in God's cognitions and

both are infinite and there is no question of one being less than 30 Answer. We do not say that God's cognitions and decrees form an infinite number. They are indeed infinite, but knowledge is a quality by which what is rightly knowable is known, and Power is a quality by which what can rightly come into existence is decreed; so not exist. Obviously you can go on doubling and redoubling a tions) nor are intelligibles and determinables infinite pluralities. It is impossible. The infinite is a mere conception of the mind: it does ables infinite it may be said that the divine knowledge and will (qudra), are infinite. But knowledge and will are not a simple thing should be understood that the meaning of our doctrine that the essence of the Creator is infinite is that He is one, and indivisible, and another. Indeed, with us it is the existence of infinite numbers which which exercises itself on infinite objects (lit. going in infinite direcnumber, and as the mind can conceive of intelligibles and determinimitless.

The Dahriyya. You say that the world originated in time after it was not. In that case its existence was after the Creator's. Therefore:

Either it was later in time or not in time.

If not in time, then it was contemporaneous with the existence of the Creator. If later in time, then

Either it was later in finite time or in infinite time.

latter we must suppose that infinite objects exist in that infinite 31 If the former the existence of the Creator must be finite: if the

If infinite time is not impossible, neither is infinite number.

Answer. Your position is utterly untenable. You say that if the world were originated in time its existence would be 'after'. If by bat you mean after God's existence in time it is inadmissible because we have demonstrated that the words before, after, and contemporary with cannot be used of God.2

<sup>1</sup> The Divine attribute quara embraces both Power (quuva) and Will or Volition (trada). Elsewhere their proper activities are carefully defined. See ch. ix.

<sup>2</sup> It will be observed that controversialists in Kalam seldom attain common ground. Each difficulty is referred back to an earlier dogmatic assertion which the opponent has not accepted. TRANSLATION

Moreover, the dichotomy 'The world is after in time or not-in-time is false. You speak as though we admitted that the world was related to the Deity in time, and when we say that that is impossible you pretend that we are committed to its existence side by side with God, which is hypocrisy. The only sense in which 'after' can be used is that the Creator is He who gives existence, and the created is that which derives existence from Him. The one's existence has a beginning: the other's has not. But you cannot speak of 'after in time or not-in-time'.

Objections. There must be some sort of relation between Creator and created (mūjid and mūjid); and if relation is established, it must be either in finite or infinite time.

32 Answer. Such a relation must be denied. If it were established, God's existence would be temporal subject to change and movement. If any one were to ask what was the world's relation to God in that it existed and had a limit? Did it touch Him or not? If not was it in the void or in a finite or infinite distance?—the question would be absurd. So here.

Returning to the dichotomy, does 'time' mean something existent or the idea of something existent, or a pure non-entity? If it is existent then it is of the world and not before it, for the existent subsists either in itself or in another; in either case it cannot be supposed that it was before the world. If it has merely ahypothetical existence, it must be remembered that the suppositions of the mind are not always possible in actual existence. The mind can imagine an infinite number of other worlds, and infinite numbers themselves, and infinite spaces of time. If it means pure non-entity, there can be no finitude and no infinity in a non-entity.

Again. Why do you say that if time were finite the Creator's existence would be finite? The finitude of time is like the finitude of the world in place, and that is assuming the point at issue. The fact that the world is finite does not require that the Creator's essence should be finite, because place has no relation to Him. So also with time. Why, too, do you say that if time were not finite in our thought (infinite) objects might actually exist therein?

Avicenna, following Aristotle, said that everything that comes into being from non-existence is necessarily preceded by the possibility of existence; and this is not pure non-existence, but is something capable of existence and non-existence, and that can only be conceived in matter, so that everything temporal is preceded by matter. Hence this antecedent matter can only be conceived in time, because 'before' and 'with' have only real existence in time. The non-exis-

<sup>1</sup> This is not precisely what the Dahriyya said, v.s., p. 13.

tent 'before' is the non-existent 'with' and is not the precedent possibility which accompanies existence, for in that case it (the non-existent) would have a temporal precedence. If the world were a phenomenon (hadith) arising from non-existence, the possibility of existence in matter would have preceded it in time. So either there would be an infinite chain, which is false, or (the possibility) would stop at a point where neither possibility nor non-existence preceded it, and so its necessity would be through another. This is our view. The Mu'tazila adopted this error in the belief that the non-existent was a thing.

existence becomes it rather than non-existence, and is primary; and 35 Answer. We have already explained that 'originated from non- 34 that its existence was material. Possibility as such does not require is the sphere of the spheres. We hold that every phenomenon of a ceded by the possibility of existence. The temporal object vacillates primary. This existence can only be asserted when something has a matter, and its precedence of an object is merely subjective, which you call 'essential precedence': and that precedence is not a temfor their existence is essentially possible, and the possibility of their existence preceded their existence. Similarly the first body which emporal origin or, as you would say, of essential origin, is prebetween existence and non-existence, and this vacillation between ective suppositions, for the thing in its essence is in one attribute of existence, whereas existence so far as its essence is concerned is divided into (a) that whose existence pertains to an existence which (b) that whose existence pertains to an existence which it has from ceded by non-existence, i.e. it was not and then it became; and it is beginning preceded by the existence of something without a beginexistence' means the thing (al-maujud) which has a beginning. Antecedent possibility is not an essence—a thing needing matter—but it is not be predicated.... We regard the origin of the world in the same in its essence contingently existent, but this contingency does not require that it should be preceded by matter, for that would imply poral precedence. Similarly the first thing caused and all the souls; existence and non-existence, precedence, and possibility are all subit has per se, i.e. it is not derived from another so that it can be said another, so that it can be said existence does not become it and is not ing and has in its essence the possibility of existence, i.e. preceded a supposition, because of what cannot exist real existence (thubūt) canway as they regard the origin of the human soul—it has a beginning but not out of something else; so that it can be said that it was pre-

Yar. 'after'.

Or, perhaps, 'simple'. Auval is sometimes used as a synonym of basit.

preceded by the possibility of existence. Rather the existence is thing 'needs' precedent possibility, which in turn needs matter, which needs time, there is an infinite chain so that it can be said that by the possibility of existence. You cannot say that it is existence essentially a possible existence. Here are two kinds of antecedents: the antecedent existence of the object, and the antecedent possibility of existence. All we know of the latter is that derived existence can only mean that it is possible in its essence. It vacillated between that matter and time need other matter and other time; and no theory is vain. But there must have been a starting-point, viz. the existence and non-existence and needed some one to tip the scale. Without Him it could not have real existence. If every temporal temporal thing would actually have existed! The foundation of their of the precedence of possibility and of non-existence and of Him who first thing created (mubda') out of nothing, possible in its essence, but its possibility not requiring time and matter. Thus we must think brings into existence. The latter precedes in His existence qua existence, and consequently he precedes the non-existence and the possibility (latent) in the object by a logical precedence. Hence is established the difference between essential and existential precedence— 3 point which should be carefully noted.

Avicenna said: I admit that the world with its substances and 36 With regard to that which could not or could exist, and if it were it must either be said that what can come into existence from the sarily come into existence. Then it comes into existence after it had not existed. But logical thought demands that if the one essence<sup>1</sup> was and it is still in the same state, then nothing has been brought into sarily existent through another, while existing eternally with him? one in all respects and remains as it was-and nothing has been brought into existence from it in the past (though it could have been) accidents is per se possibly existent, but the question is: Is it necesdesignated by existence would need one to tip the scale of existence, determinant must necessarily come into existence, or must not necesexistence from it. And if something had been brought into existence then indubitably something has originated from intention, will, nature, power, exercise of force, purpose, or cause. Therefore either that cause must have originated a quality in its essence, or originated something distinct from itself. The discussion about that originated something, whatever it may be, is the same as that about the world. In that case (forsooth)² it is impossible that anything should originate,

and if it is impossible then there is no difference between the state of doing and not doing, yet action has occurred—which is absurd.

We have turned the adversaries' arguments against them by the hypothesis of a substance void of action which is false. The contrary position is the true one.

sibility of the world's existence from eternity; (2) that what could Answer: You are trying to establish three premisses: (1) the posexist must exist; (3) that a temporal cause underlies a temporal

no beginning. Wherever possibility and potentiality are the nature 37 which has a beginning cannot be coupled with that which has existence of the possible per se with the necessary per se.1 That (1) We have demonstrated the impossibility of the eternal coof a thing eternity must be denied it. When you say that the case away. If you ask why the world could not have existed in eternity, we reply that we have already demonstrated the imposworld is possibly existent and all possible things must exist in eternity you have joined irreconcilable propositions and given your sibility of infinite originated things.

(2) Here we have contradiction in (a) word, and (b) meaning. (a) 38 that which may possibly exist that its existence is necessary through another. Some even refuse to grant as much as this on the ground that this necessity is through another's causation and the possible only needs the necessary in its existence, not in its necessity, as has already been explained.2 (b) If everything that could exist were If order is a condition in substances so that they come into existence existence of things. The order in substances, prior and post, is like the Possibility and necessity are opposites except that it can be said of necessarily to exist we should have an infinity of things at a strokel in order up to a determined number, so it is a condition in the actual order in existing objects first and last—a noteworthy point.

deduction. It has a relation to the necessarily existent One and con- 39 Abū-l-Qāsim Sulaimān ibn Nāṣir al-Anṣārī used to say that the men's minds. He said that the possibility of the world's existence is (3) This is a most pernicious cause of error. Our master and imam established by reason and its emergence in time is established by mode of the Creator's activity was beyond the comprehension of broversy is only concerned with the nature of that relation. The relation of the temporal thing to him before, at the time of, and after, lid it come into existence, and why did He create, and what is the creation and when nothing at all had emerged, is all one. Why, then,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From which all else proceeded.
<sup>2</sup> Possibly we should read: 'If it is impossible that anything should originate and if it was impossible then . . .

Nevertheless the assertions are repeated. I have omitted them. <sup>3</sup> See p. 9.

<sup>3444</sup> 

TRANSLATION

power (qudra). The divine attributes have no special application2 so now can a special (divine) act be accounted for? It is here that some things such as volition and speech are in the divine essence, and these designate the world by existence instead of non-existence. the created. The Mu'tazila posit volitions in time which do not willed its existence at that time it is replied that knowledge and will (irada) are of universal application, so the relation of its existence to the universal will at that time in that form is the same as the relation of the Mutakallimun go wrong. The Karrāmiyya assert that temporal According to them the eternal will (mashi'a) has a universal relation, and volition (irāda) a particular relation. They distinguish between production in time and the thing produced in time, and creation and subsist in a substrate and which designate the world by existence, but they do not make the distinctions as to creation and created, &c. We will expose the futility of our adversaries' arguments and then meaning of creation and origination (ibda')? If you say He knew and of its existence at another time in another form.1 Similarly with ndicate the plain meaning of bringing into being (ijād).

We say: It is agreed that the world is possible per se, needing one ips the scale of being must either do so inasmuch as He is an essence everything is related to essence and existence in the same way: two of an attribute or by a modal relation ('alā i'tibār wa-wajh). If He 'ada wajh) as our opponents say that He is necessarily existent per se a modal existence, that too is false, because necessarily existent per se to tip the scale of existence against non-existence. Therefore, He who (dhat) or inasmuch as He is existence. Therefore, it could be argued and (2) an infinite number of possible existents could originate, for absurdities. Either He tips the scale qua essence or existence by way and essential causation falls to the ground. If qua existence modally and he only caused existence because He is necessary per se, He being and we need not assume that that which is not derived from another gence, or intelligent, need not think that He confers being on others because according to them 'intelligent' is a negative term meaning 'free confers existence on something else, so essential causation fails from (1) every essence and every existence could tip the scale of being, lips qua existence by way of an attribute the position is surrendered, is a negative term meaning 'His being is not derived from another' confers existence on another. Similarly he who thinks, as our opponents do, that He (the maker of this world) is a knower, or an intellifrom matter'; but it does not follow that His freedom from matter all sides, and it is clear that He (God) brought (the world) into being

<sup>1</sup> I.e. the theory that God willed it at a particular time implies ignorance of the nature of the divine will.

\* See Al-Milal, p. 81.

by way of an attribute. This attribute in respect of its essence is capable of conferring special characteristics and bringing into being universally. It is that which has made things as they are and not otherwise. Its relation to them and everything else is the same. Also it has a special mode (wajh) in relation to what happened as opposed to what did not.

that time. God's knowledge is universal in the sense that it is an 41 snowledge, will, and power, of universal and infinite relation, when 42 world at the time it came into existence He willed its existence at We say that inasmuch as the Creator knew the existence of the attribute by which He knows all that can be known. Intelligibles are infinite in the sense that God knows the world's existence, and the possibility of its existence before and after in every mode of logical possibility. God's will (irāda) is universal in the sense that Volitions (murādāt) are infinite in the sense that different ways of specifying are infinite; they are particular in that they specify the object of God's knowledge with existence. God's power (qudra) is also universal because it is an attribute capable of bringing into existence without restriction, i.e. the production of everything that can possibly exist. It is also particular in that it produces what He knows and wishes to exist, for what is contrary to His knowledge cannot possibly exist or happen. So all the divine attributes are (a) universal in respect of the capacity of their existence and essence in relation to the infinite things that depend on them; (b) particular in their relation one to another. These attributes act in unison in conferring existence and cause no change in the Creator (majid). We cannot grasp this conception because we cannot create, and our attributes a new cause for the production of a new thing. But could we embrace with one object, and that not creatively. Our attributes cannot endure because they are accidents. Our minds and our senses demand are not universal. Our knowledge, will, and power, are concerned it is an attribute which specifies everything that can be specified a specified time came for the production of a thing it would befall without alteration of our essence or a new thing or cause arising.

Our opponent urges this of the Active Intellect and its emanation, saying that its emanation is universal; it is the giver of forms, not dividing them nor specifying (in what object they shall reside). Then he postulates a kind of particularization in relation to the receivers and conditions which are generated, so that a 'preparation' is brought about in the receivers. So the emanation is particularized by a particular receiver in a particular measure. The fact that an

The reading of P., emending bil-wujud for bil-maujud, must be followed.

See my article in The Legacy of Islam, p. 259.

emanation receives a special receptacle by way of a cause external to the emanator does not affect the universal character of the emanation so far as concerns its essence, despite the fact that essential causation according to our opponents is an essential emanation, a universal existence without particularization. From it only one emanates. From that one comes Intelligence, Soul, and Sphere; and from that Intelligence and Soul an Intelligence and Soul until the last Intelligence is reached, from which emanate the forms (which descend) upon the lower objects and end with the human soul.

We ask, Why confine objects in these essences if there is no particularization in emanation? The finitude of objects in number and place is the same as their finitude in beginning and time. If you say, Particularization with us means the receptivity of the bearers (of form) and the emanation gets its dimensions from them, wereply that is we are concerned with the origin of these bearers. Why are the heavens confined to seven or nine? Why four elements and so on? Why are these objects finite in number? Why should not these heavens be infinite as to place as their movements are as to time?

thence to a particular providence. Then you say that these are only difference between the two schools is that they refer the Ideas If you say, Logical demonstration forbids the assertion that the relative or negative attributes which do not necessitate plurality or nected with the thing willed with the concurrence of knowledge. The ment we predicate of the Eternal Will which decreed the particularization of things in order according to the knowledge of the Omniscient.2 sity, and from necessity to a particular intellection (ta'aqqul) and alteration in (God's) essence. What you call intellection we call As with you providence results from knowledge, with us will is conworld is infinite as to place, We reply that that is precisely our position. Everything that you have said concerning the Divine Providence<sup>1</sup> which caused the order of existent things in the most perfect arrange-You have been driven from abstract existence to a particular neceseternal knowledge, and what you call providence we call eternal will. of the Attributes to essence while the Mutakallimun do not.

The opponents say that the order of procession from the Creator was thus: The first thing to proceed from the Creator was the First Intelligence. This caused another Intelligence and a soul and a body 44 which is the sphere of the spheres, and by means of each intelligence a successive intelligence and soul and sphere until the last sphere was

<sup>1</sup> This is the first mention of Divine Providence ('inžia), so that it would seem either that the author is quoting from some other work; or, as is more probable, he is using notes of his lectures. He has not, however, given us the running comments of the lecturer.

<sup>2</sup> I owe the reference to Sur. 29. 9 to Professor Nicholson.

reached. This the Active Intelligence, which is the giver of forms in this world, rotates. By means of the heavenly intelligences and movements of the spheres, the elements came into being; by their means the compounds and lastly the human soul, because existence began from the noblest and descended by stages to the vilest, viz. matter; then it began from the vilest until it reached the noblest, viz. the reasonable human soul.

It may be said to them: Did these lower forms of existence, in the various shapes and species in which they are seen now, come into being in a moment or in order? If in a moment, then the order which they affirm (var. he called into existence) in the existence of things is false. If they happened in order one after the other, how can essential precedence between the first caused and the last caused be substantiated?

We ask, What is the temporal relation between the first and last thing caused if they are essentially timeless, albeit the human soul had a beginning? What, too, is the relation of the soul's beginning to the first intelligence, for if between them infinite souls had originated in infinite time, the infinite would be shut in between two limits, and that is absurd. If they were finite, their argument that phenomena are infinite is false; for if celestial movements were infinite, 45 terrestial objects would be infinite also, so the theory refutes itself.

They differ, too, about the order in the beginning of things. Some say the order was (prime) matter ('unsur), intelligence, soul, body; others say intelligence, soul, matter (hayyūlā =  $v\lambda\eta$ ), the spheres, the elements ('anāsir), the compounds.

Proclus argued that the Creator (al-bāri') was essentially generous; the cause of the world's existence was His generosity; and His generosity was eternal. Therefore the world was eternal. He could not be generous at one time and ungenerous at another, for that would involve alteration in His essence. There could be no impediment in the way of the emanation of His generosity, for if there were, His generosity would not result from His essence, because an essential restraint would operate eternally, whereas generosity in the production of things has been established. And if the restraint came from an external source, that source would be the impelling force of the necessarily existent One who cannot be impelled to act or restrained from acting.

Further he said that the Creator (al-ṣāni') must either have created efernally in actu or in potentia. If the former, then the created is caused efernally: if the latter, the potential cannot emerge into actual without external aid which must be other than the essence of the thing itself, so it follows that the Creator's essence must change. And that is false.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A comparison with the fuller text of this passage in the Midd will make the meaning plainer. I have inserted the variant readings in the footnotes to the text.

TRANSLATION

46 Again, he said, No (primal) cause can suffer movement and change, for it is only a cause in respect of its own essence not by way of (activity) received from another. If the cause is eternal essentially, so is the effect.

Answer. Why speak of God's generosity when it is admitted that it is not an essential attribute additional to His essence, but an active one? With you the attributes are either negations like quaim, which is the denial of beginning; or relations (idājāt) like al-khāliq the Creator, and al-rāziq the sustainer in our terminology, and the originator (al-mubdi') and the first cause in yours. God has no attributes outside these two categories. Generosity belongs to the relative not to the negative class, so that there is no difference between the meaning of the Originator and the Generous, for both mean the doer. It is as though you said, 'He creates through His essence', which is the question in dispute.

The opponent says He does not create by His essence, and His activity is not eternal, which is the point at issue. You change the word activity to generosity and make it the proof of the argument. If generosity is the equivalent of activity and bringing into being, then when he says: There was a time when He was generous and there was a time when He was not generous, it is the same as his saying: There was a time when He created and a time when He did not create; and that is the point of the controversy.

sible before time was, not as regards the agent, but as regards the has a beginning; timeless eternity (azal) has not; therefore there can be no connexion between them. God is generous inasmuch as His generosity can be conceived. To say that an individual who comes is essentially generous is to make oneself ridiculous. The timeless and the impossibility of a thing's existence is the impediment to the emanation of existence, but not so that the impediment can exercise impulsion or compulsion (of itself): on the contrary it is impossible per se. Similarly, if God had created things in order, or everything at power over what can exist, but as to what cannot possibly exist you The difficulty can be solved in two ways. First, operation is imposoperation itself, inasmuch as its existence is inconceivable. Activity into being in our time must always have existed because the Creator existence of a particular thing (al-maujud al-mu'ayyan) is impossible, once without any order, our opponents would say it was impossible; must not say that God has no power over it, but that the impossible per se is not capable of being willed (ghair magdur)<sup>1</sup> and so its existence yet it would not militate against God's being generous. This resembles the doctrine of the Mutakallim that we may ascribe to God is inconceivable. 47

1 Or, not an object meet for the exercise of God's power.

This answer applies also to their assertion that if He was not a Creator and He became one, He was first a potential and then an actual Creator, and so his essence changed. We say that He was not eternally a Creator, because operation in eternity is impossible; and if a thing is essentially and in itself impossible it cannot be an object of God's power, and so it is not created. But if it is impossible for some other reason which ceases to operate, then it becomes an object of God's power and may be created. Eternal creation is impossible because eternity has no beginning and creation has. Union between them is impossible....

With regard to the assertion that He is a cause essentially, the meaning of His being a cause is that He is an originator of the existence of something. It is impossible that the effect should exist together (timelessly) with the cause, for that would disrupt their relation. We deny their coexistence in time, for that would necessitate the existence of the (first) cause in time, subject to change, and that is impossible. The Creator's existence is essential and underived; the existence of the world is derived from Him, and the derivation must always precede in existence.

Secondly, we say: How do you know that God must be generous essentially l They reply: Because what He does is more perfect than what He does not do.

Reply. Suppose the contrary were true what would your answer be, for what you say is not a necessary proposition of a subject whose perfection is in itself and not in another? What God does is not done for a purpose (ghard) nor in order that He may receive praise, nor for any reason involving a reciprocal relation. If an object's perfection were derived from something else, obviously the former would be superior to the latter. Now that which is defective unless it does something, is not perfect in its essence, but is defective and finds its perfection in something outside itself and cannot rightly be said to be necessarily existent in its essence

What is the meaning of 'If He was not a Creator He became one and innovation resulted'? If it means that innovation occurred outside the divine essence it is admitted, but within the divine essence it is inadmissible; it is the point in dispute.

Ambiguity, too, underlies their saying 'He was a Creator potentially'. Potentiality (quuvus) can mean abstract preparedness (isti'dad) or Power (qudra). The former is not to be predicated of God, though the latter is admissible. Here is the point in dispute. But there is no potentiality to act to be predicated of so, though the next of postulate something to bring a thing from potentiality to actual the point in the potentiality to be predicated to postulate something to bring a thing from potentiality to

Proclus' saying that no cause can suffer movement or change, for respect of its essence, but is the thing caused by the necessary existent one, and a cause in respect of its being necessary through him not it is only a cause in respect of its essence, is inadmissible; moreover, it is false on his own premisses in the case of the First Intelligence, for it does not suffer movement and change and it is not a cause in per se. The same holds true of the separate intelligences.

so are the circular movements which unite the elements. Thus the [Shahrastāni]. The easiest and best way of proving the temporal origin of the world is as follows: we establish that human souls are finite in number, therefore human beings must be. From this it follows that things of composite nature are temporal and finite, and movements and the celestial movers must be temporal, and so the universe as a whole is of time.

We assert that an actually existent number, if it were actually infinite, would not be susceptible of plus or minus, for nothing can be

bigger than an infinite quantity. The infinite cannot be doubled by having a soul. If those souls are added to the souls which survive of past individuals the former will be less and the latter greater by the at any given present is the relation of the less to the more. Thus the the infinite. What is finite from one aspect is finite from all aspects. Now human souls are actually susceptible of increase and decrease. At the present day a certain number of human beings exist, each addition and so it will always be. The relation of the past to the total infinite cannot actually exist.

It might be thought that things which come into being in sequence it with approval. But if the supposition concerned infinite objects 51 are infinite in an unbroken line (lit. first before last and last after first) Though this opinion is intellectually a mistake the fancy often eyes existing together instead of in sequence, actual not potential, they would have to be free from plus and minus as aforesaid, whereas they and that if they have no end they must needs have had no beginning. are not. Everything composed actually of units is subject to plus and minus, and therefore cannot be infinite.1

number can be known without being tied to a thing counted, so the the supposition of a precedent non-existence is mere fancy like the 52 When we say that the infinite number is a subjectivity we mean half and quarter can be known without reference to the infinite, but it is impossible to assert that infinite numbers exist, for everything that the mind is unable to conceive an end to it. Just as a pure existent is numbered and finite. 1 The universe had a beginning, and supposition of a vacuum beyond the universe in which the universe <sup>1</sup> I have passed over the repetition of arguments which have been advanced before.

TRANSLATION

may reside. In fact the vacuum is the spatial counterpart of the supposition of temporal non-existence.

by an infinite number of worlds. Before the world there existed 53 naught but the Producer of its existence, its Originator, prior in He is above the world in origination and unimpeded action, not in Questions as to whether there are worlds infinite beyond this one are ridiculous. It might as well be asked if this world were preceded creation and origination, not prior in essential causation or time. essential and local 'aboveness'.

#### CHAPTER II

PHAT ALL THINGS THAT EXIST HAD A BEGINNING THROUGH GOD'S 54 THE MU'TAZILA, DUALISTS, AND NATURAL PHILOSOPHERS, AND A ORIGINATION. HEREIN IS A REFUTATION OF THE DOCTRINES OF PROOF OF KASB, AND THE DIFFERENCE BETWEEN KASB AND IJAD AND

say it is another intelligence and a soul and a sphere, i.e. body; and 55 of them say No. Then they differ about that one. Some said it is sibility of a thing proceeding from (a source) other than God, with the something else which goes back to the necessarily existent. They intelligence; others it is prime matter, then intelligence. They differ as to what proceeds from the first caused. Some say it is soul; others differ as to whether more than one can proceed from it, though most thus there proceeds from every intelligence an intelligence until that All theists agree that it is God that gives existence to all existent things. He is the sole Creator. The philosophers asserted the poscondition that the existence of that other rests on the existence of Active Intelligence which turns the sphere of the moon, the giver of

Some of the older philosophers asserted the possibility of a plural thing proceeding from the necessary existent. I have written about these theories in my Milal....

The Mu'tazila Qadarites assert that man's will has an influence in bringing into existence and origination in movement and quieThe philosophers agree with us that no body or bodily faculty can 56 originate a body; and the Majūs agree with us that darkness cannot have originated through the originating action of light. The Mu'tazila

<sup>1</sup> From now onwards I have translated much more freely, summarizing the rguments as much as possible.

TRANSLATION

agree with us that man's power is inadequate to originate bodies, colours, &c., but they differ as to the secondary causes (mutawalladat).

I have appended this question to the discussion about the temporary origin of the world because when it has been proved that the contingent rests on the giver of existence and that ijid means giving existence, then everything is contingent resting on God's ijid in respect of its existence. Intermediaries are preparatory dispositions, not causes.

'Against the philosophers we argue that everything which exists through something else is contingent in respect of essence; if it were able to produce anything it would produce it in respect of its existing through another, or in respect of its being contingent in its essence, or in both respects at the same time. But it cannot produce in respect of its being existent through another except in conjunction with its essence, seeing that the essence of one is not free from the essence of the other, and its existence cannot escape from its reality, which is 57 contingent existence. The nature of contingency is privative, so that if it had influence on existence the influence would be in conjunction with privation—which is absurd.'

'I have drawn this proof from the doctrine of the philosophers on the subject of body, i.e. that it cannot influence body by way of bringing into being. Body is composed of matter and form, so that if it exerted influence it would be in conjunction with matter; and matter has a privative nature, so that it is impossible that it should bring anything into existence. The body also cannot possibly bring into existence. The body also cannot possibly bring into existence. Thus contingent existence is as matter, and the soul of existence is as form. Just as body exercises no influence in respect of its form except in conjunction with matter, so that which exists through another—the contingent—exercises no influence in respect of its existence except in conjunction with contingent existence. Therefore there is no real bringer into existence except the necessary existent.

Objection. The contingent merely causes, or brings into being, something else by virtue of the relationship of its existence through another. Simply regard it as existent without reference to contingency and non-existence, because contingency has vanished with the coming of being and necessity has come in the place of contingency, and we can ignore contingency altogether. Thus influence is not exercised in conjunction with contingency.

Answer. But if existence qua existence can exercise influence without regard to contingency and possibility, then let the existence of

<sup>1</sup> I omit bi-unjud. If it is to be retained, it would be best to read mijadinstead of miiid.

everything exercise influence so that intellect has no better claim to causation than soul or body, and body influences body in respect of its form. For existence does not differ in so far as it is existence.

If it be argued that the First Intelligence only causes something 58 else in virtue of relationships (i'tibāral) of its essence. In respect of its existence through the necessary existent it causes an intelligence or soul, and in respect of the potentiality in its essence it causes a body, i.e. form and matter: your attempt to shun the aspect of contingency is vain, because the aspect of necessity is connected with the existence of intelligence and soul, and the aspect of contingency is connected with the existence of form and matter. We have laboured this point because only one can proceed from the One. If two so proceeded they would come from two different aspects (jihataini). If it could be established that the One had two aspects, plurality in His essence would result.

Answer. If the (First) Intelligence caused (another) Intelligence or soul inasmuch as it was necessary through another, the (first) body would have caused (another) body or a soul inasmuch as it was necessary through another; for the notion of necessity through another does not differ... The fact that the body is material does not make production impossible in that it is necessary through another... On this ground you ought to argue that a body can produce a body or a bodily form. But you agree that that is impossible.

We say: Here are four correlatives: intelligence, soul, sphere, and matter, which are substances differing in their real natures, which require four other correlatives differing in nature. On you is the onus of asserting that the First Caused had these real natures, for otherwise which to you is absurd. Also you must prove that these correlative of relations and negations does not cause plurality in essence, does it it would follow that a plurality should have proceeded from one thing relationships are not (mere) relations and negations. For if plurality cause things at all? For the necessary's existence is one in every respect, not becoming plural in relations or negations, and the everything would be in the same relation to the necessary existent, and different causal qualities they contradict their dogma 'only one without intermediaries, which according to you is absurd. Thus they can proceed from one': and if they say these qualities are relative or negative and relative attributes do not cause pluralities: if they did, are on the horns of a dilemma. If they assert that the First Caused negative they are compelled to postulate plural correlatives in the necessary existent, which also contradicts their tenets.

A difficult word to render. Aspects implying different 'sides' are meant, not mere view-points. On the argument generally see The Legacy of Islam, p. 257 f.

in essence caused form and matter. Thus you have posited the procession of two self-subsistent substances from one thing (wajh). Here 60 'If a correlative contains different species, so must its counterpart, so really you are positing two things: its being necessary through through another caused intelligence and soul, and its being possible another, and its being possible in its essence. Its being necessary is another contradiction.'

The shrewdest of them endeavour to avoid the difficulty by is not essential but from another, and so plurality was not derived accounting for plurality in the First Intelligence by the relationship of its essence, not by what it derived from another, on the ground that contingency is essential to it, not from another, while its existence from the necessary existent.

Upon my life when Intelligence appeared there appeared ready made four relations: its being necessary through another, its being intelligence, its being one in essence, and its being contingent in essence! Inasmuch as it was intelligence it caused intelligence, qua existence through the necessary existent it caused soul, inasmuch as it was one it caused form, and inasmuch as it was contingent it caused matter. Since these relationships were different realities, substances of different species were caused. . . . But this is mere sophistry.'

Here follows the argument that the necessary existent cannot be freed from the relations which are postulated of the first caused. The receivers or carriers, though the forms are said to emanate from the Active Intelligence, whose qualities do not multiply with the infinite variety of forms. They ought to apply the same reasoning to the philosophers explain the plurality of forms as due to the number of necessary existent as to the Active Intelligence.

They say that intelligence as applied to the First Intelligence is a negative predication; but how can a negation have any relation to the existence of an intellectual substance (jauhar)? And why not include form and the categories as well as matter in the negations, and then everything would be in the same relation to the necessary existent?

than being free from matter? If you transposed the terms and made necessity through another the cause of intelligence, and freedom from Again, why is existence through another more fitting to cause soul matter the cause of soul, what nonsense would result!

'You assert four relationships of the First Intelligence who is yet 63 Then what is derived from the Creator1 and what has he of his own essence? If he only has potentiality2 of existence from his own one in essence, and you say that his oneness caused soul and body.

<sup>2</sup> Imkān sometimes means contingency and sometimes potentiality. <sup>1</sup> The necessary existent is identified with Allah.

TRANSLATION

because the nature of matter is privative. Matter is capable of receiving form, and potentiality has a similar nature because it is First they demand three correlatives, the necessary existent being accompaniments (lawazim) of his essence (of the First Intelligence) your assertion that that which he has of his essence is only potenjality is contradicted. Potentiality can only be related to matter essence then three relationships are left. If these are derived from the one in every respect; while if they are of his own essence, i.e. necessary capable of receiving existence. So form is left without a cause.

It is astonishing that body, composed of matter and form, cannot sause its like; and something whose existence is through another and in itself potential should cause intellectual substances different in species and should be unable to participate in matter notwithstanding that potentiality exists only in the mind, while matter has existence in the external world! From these objections it can be realized that there is no necessity for the intermediate agents which have been postulated as the cause of things.

tions to the First Intelligence. Why did not the series continue to 64 flux of the sub-lunar world to be explained? The vast scheme of the universe will not fit into their plan and can only lead to belief in an omniscient omnipotent Creator. The foregoing is sufficient to refute How are the unceasing movements of the stars and the change and Here follows a criticism of the arbitrary assignment of four relamultiply by four? Why only nine intelligences and four elements? the philosophers who follow Aristotle.

The Majus are concerned with two questions: the cause of the 65 mingling of light and darkness and the way to free one from the other. Some say: Light thought an evil thought and darkness came into being adhering to particles of light; thus darkness had a temporal It was objected that if light was pure good, what was the cause of 66 the evil thought? If it happened in itself, why did not darkness happen in itself? If it happened in light, then how did light originate the root of evil and source of corruption? If all the world's corruption is to be attributed to darkness and darkness to thought, then thought is the source of evil and corruption.

It is remarkable that they shrank from attributing individual evil to light though they had to attribute universal evil to it.

To those who hold the pre-existence of darkness it is sufficient to say that two absolutely contradictory things in nature cannot be not be, a real thing. If its existence is real, it is the equal of light in dictoriness would have ceased. Further, darkness must either be, or mixed save by force: if their essences could be mixed, their contra-

is qua existence good. On the other hand, if it is not a real thing, it And how can the existence of the world result from a mingling of it existence, and distinction between them must be denied in all respects.<sup>1</sup> Similarly, if it is its equal in pre-existence and oneness, it cannot be pre-existent nor can it form an opposite<sup>2</sup> to its contrary.

67 Again: If the darkness is pre-existent the origin of the world is a evil, then vice versa. If the mixture was good, the freedom from mixture would be evil because it is its opposite: if it was evil vice mixture; if the mixture is good, then good has resulted from evil: if versa. So whichever view is taken either good is the source of evil or evil is the source of good!

whereas the world contains different species and individuals which The mingling of two simple substances would produce one nature, could not possibly come from a mixture of two simple things.

In dealing with the Mu'tazila we will first mention the way in which the orthodox attribute everything to God's creative power.

1. The phenomenal world contains clear indications of the wisdom Man's knowledge is never entirely in line with what man does: it is general not detailed. The operation of (natural) order indicates that 68 of its architect; and since the order of nature manifestly comes from a perfect agent it must be the work of the wisdom of that agent. the agent is other than he, and one whose knowledge is all embracing. Such was al-Ash'ari's system as expounded in his books, and applied to the actions of the ignorant.4

This argument, however, is not confined to the ignorant but applies also to the knower (alim); for his knowledge does not fully in complete ignorance and unawareness of the thing to be initiated encompass his action. Just as it is impossible to initiate and invent so it is impossible where any unawareness is present; cf. Sur. 67.14.

aspects, because the intelligent and perfect ordering it displays is missible, so your inference that man's knowledge is to be denied is Objection. This argument does not demonstrate the impossibility of the origin of action by the will of man. For man's complete comprehension of an action is not impossible, and if the connexion of man's knowledge with an action is conceived as from all aspects you 69 must admit the possibility of an act through man's will from all proof of the agent's knowledge. But according to you this is inad-

The power by which knowledge is connected with an action must be created by man. With us complete knowledge about an action is not a condition; but knowledge of the root of its existence is a condition of (man's) being an agent and the one does not destroy the other.

Answer. Our object was not to demonstrate the impossibility of an act through man's will, but to deny that the creature was the creator such a creator, the excellence of his work would indicate his knowledge: but it does not. He is not a creator because, if he were, he would know what he created from every aspect: but he does not, so he is of his actions for which he will be rewarded and punished. If he were not a creator....

Knowledge of action is (a) necessary (darūrī); (b) reasoned (nazarī). Sometimes more and more acquired knowledge is necessary so that an infinite chain of discovery and reasoning would be required to attain a required operation.

theologians all agree that knowledge follows the knowable and is instruments, &c., because his knowledge is passive. Therefore the create. Thence they argued that the Creator's knowledge of his essence is the origin of the existence of the first act. They distinguished between active and passive knowledge. Man has need of will and as an attribute and it (knowledge) does not acquire an attribute from universal and particular, time, place, &c., he could produce and related to it as it is: it (knowledge) does not acquire it (the knowable) Some of the philosophers thought that production came from knowledge, so that if man knew the manifold aspects of operation, (the knowable).

existent things. Substance is not superior to accident because it 71 2. A second way of demonstrating the impossibility of man's power being capable of giving existence. If man's power were capable sisting of substance and accident, because existence embraces all of bringing anything into existence, it could produce anything conexists, but because it is self-subsistent, &c. Our opponents maintain that self-subsistence, spatial content, &c., are attributes which follow origination (huduth) and are not indications of power. As for the they are in their opinion names of species latent in non-existence,2 terms the thing-ness, individuality, substantiality, the accidental, and are not indications of power....

But the same inability to produce things is found in different persons in different degrees, so that Zaid can move what 'Amr cannot.

<sup>1</sup> Sc. inasmuch as both are 'things'.

The Berlin MS. has 'equal'. Repetitions have been omitted.

<sup>\*</sup> at-ghafit, he who does not know fully what he does: 'unawareness' would seem to be a mental state midway between knowledge and ignorance. However the glossator of al-Sanusi's Tautid defines it as 'complete absence of knowledge about

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I take this to mean that knowledge of all aspects and consequences of an act is not a necessary condition of man's free will, but that he must consciously perform an act if it is to fall within his qudra.
<sup>2</sup> thibita fit'cdam.

TRANSLATION

Our opponents say that as power¹ itself embraces all man's powers they are equal in capability.2 Similarly, existence itself embraces all existent things so that they must necessarily be equal in receiving capability; but it can be admitted that capability does not collow power itself, but it differs in relation to different individuals.

But (say we) capability of power must either be universal and not to another: the course of nature as we know it shows no anomaly in and there is no proof of the particularization of one object as opposed 72 differ in relation to different objects as aforesaid, or be particular man's power.

connexion (ta'alluq) 'acquisition' (kasb). The particularization you mention in the connexion and 'acquisition' we attribute to particuarization in production (ijād). It is extraordinary that you should don't you admit the possible universality of this connexion so that it can apply to everything, substance or accident? For if you particularize the connexion while denying (its) influence, do not think Objection. You yourselves have admitted that man's power is connected with some objects and not with others, and you call the deny man's power when you assert his connexion (with an act). Why it strange if we particularize the connexion while asserting (its) nfluence.

allow it a certain influence, as we shall explain; but he kept it clear movements themselves. One is within one's power and is willed; the between voluntary and involuntary, because to deny influence is the Reply. We assert connexion between man's power and the object application since we do not ascribe to it influence in producing or al-Ash'ari denied that man's power had any capability in reference 73 to existence or any attribute of existence. Al-Baqillani (d. 403) did of existence and thus avoided its universal application. He pointed out the necessary difference between voluntary and involuntary movement, e.g. sneezing, a difference which does not reside in the other is not. Therefore, either it must be said that power is coninfluence at all-which would be equivalent to denying the difference same as to deny connexion so far as the movements themselves are hat power is connected with one of them with an influence. The originating anything as you do and are bound to do. Our master nected with one of them with a connexion of knowledge without any concerned and we only find a difference in something additional to heir existence and the states<sup>3</sup> of their existence. Or it must be said of it, but we are not committed to a theory that *ta'alluq* is of universal

influence must either be referred to existence and coming into being or to a quality of existence. The first is wrong, because if it could affect one thing it could affect everything and so it is clear that the influence is another quality which is a state additional to existence.

handicraft; and each kind has subdivisions. The fact that handicraft 75 being' (huduth) is left. 'Grant me, then, one state in reference to man's 74 gated by him to non-existence so that only one state 'coming into power,' said he. His companions replied that he had introduced a intelligible, why cannot I postulate an intelligible influence to man's find a special name for my term. If aspects and relationships can be act, others due to will, just as the qualities which follow coming into existence like substance being susceptible of accidents. Now if he power? Take movement as an example. It is the name of a genus creature as an acquisition<sup>2</sup> and action (kasban waft'lan). . . . If a He said that according to our opponent God's powerfulness only exercised influence in a state, viz. existence, because all the general and special qualities, substantial, accidental and the like, are releterm unknown in name or meaning. Never mind, said he, if I cannot asserted of one act and all of them attributed to one quality affecting it, like 'happening' it is evidence of power and the choice between alternatives; for it shows that will and knowledge have been present. Our opponent says that the categories good and bad, commanded and forbidden, are qualities added to existence, some essential to the can postulate qualities which are states and relationships additional to existence to which 'powerfulness' does not attach, they being embracing species and kind or the name of a species with distinct and writing are distinct from each other is due to a state in each movement not to the movement itself. Similarly with voluntary and involuntary movement. So that state can be attributed to the and the aspect (wajh) is the commandment which earns reward or punishment. Our opponent admits that action is rewarded because it is good or bad not because it is something that exists. Goodness peculiarities. Movements are of various kinds, e.g. writing, speech, divine command is attached to the act and it happens accordingly, it is called 'service' and 'obedience'. If a prohibition, the contrary and badness are states additional to action and existence.

attributed to the creature those acts for which he would not be les outside men's power. But the Qāḍi specified (a) what it is that is Here the Qāḍi was nearer the just view, for he (the opponent) rewarded or punished, while he theoretically requited that which not requited and posited it as God's act and (b) what is man's act and acquisition and is requited.

Reading haqiqatu'l-qudra to correspond with haqiqatu'l-unjid.
 Gapability is perhaps too strong: addhiya means suitability, fitness, 'con ...' See further, Chapter VI.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apparently he uses  $wuq\bar{u}^{t}$  as synonymous with  $hud\bar{u}th$ .

The Qādī was not really at variance with his colleagues. Act has intellectual aspects and relationships of a general and specific character... but in itself it is not made up of these aspects, but they are all

76 of them derived from the agent. Isself it is but potential. Its existence is derived from its producer generally. If it is writing it is derived from its writer in a particular aspect. The two ways can be distinguished intellectually but not by the senses: one is production and initiation in a general sense; the other is acquisition and action—the special relation to the quality. The action with reference to its existence needs one to bring it into existence and it also needs a writer and a speaker if the act is writing or speech. The producer's essence or attribute is not altered when the produced comes into existence: he knows all the aspects of the act. But he who acquires (the power to act) suffers change of essence and attribute when the acquisition takes place; his knowledge does not embrace all the aspects (jihāi) of the act.

The eternal power is too exalted to possess a capacity confined to special aspects of (man's) actions, while man's power is too lowly to possess a capacity embracing all aspects of action. . . . Man's special and varying capacity is confined to certain objects whereas the capacity of God's power is one and unvarying, with one connexion, 77 namely existence. You must not confine God's capacity within man's limitations nor ascribe God's perfection to man's capacity. You must not say of the giver of existence He is the writer, speaker, &c., nor of the one who acquires power he is the giver of existence, the Greator, &c.

The difference between creation (khalq) and acquisition (kasb) is that creation is that which is brought into existence in such a way that the producer is unaffected by the act which he acquires as a quality and does not acquire a quality from it and he knows every aspect of his action. Acquisition is that which is willed by man's will; (or, within man's power). Man is affected by his acquisition. He acquires it as a quality and acquires a quality from it. He only knows one aspect of what he does.

This confirms what al-Ustādh¹ said, namely that every act which 78 comes about by co-operation is an acquisition to the one who asks for help. This actually takes place when the individual asserts that he was not alone in his act. This is what Abū Bakr meant when he said that acquisition means that power is connected with it in one respect but not in all respects; but creation is the originating of the thing itself and its production from non-existence. There is therefore no difference between them and the Qādi, except that what they

TRANSLATION

called aspect (wajh) and relationship (i'tibār) he called quality and

Al-Ash'ari held that man's power had no influence at all, other than the creature's belief that his action was facilitated by sound limbs and capacity and power, all of which come from God.

Al-Juwaini went too far in asserting that man could confer existence, though he did not say that in so doing man was independent of an antecedent chain of causes which ended in the Creator. He only followed the philosophers in their doctrine of a causal chain and the influence of celestial intermediaries, in an endeavour to avoid the folly of absolute determination (jabr). Of all forms of this doctrine the compulsion of an infinite chain of causes is the worst. For all matter is prepared for a special form: all the forms emanate from the Giver of form and assume matter by compulsion, so that choice 79 and power over alternatives is compulsion. Men's acts are the result of all-powerful causes and are requited by absolute determination. Everything is the result of a prevenient cause. But intermediaries only prepare; they do not create; their nature is contingent.

in existence, not in another quality. Your predication of kash is un- 80 happens or does not happen according to his will. He can move or not move. Unless he had the power to produce what he wanted, this feeling would be inexplicable. You agree with us when you distinguish between voluntary and involuntary movements. Now either the difference resides in movements themselves in that they happen one by the power of the agent and the other by another agent's power, or in a quality in the agent who has power over one and not over the and the influence must be in existence, because the act takes place intelligible: either it is an existent something or not. If it is something, then you have admitted that man does exercise influence in existence; if it is not something, it is nothing! They asserted that to posit power without influence was to deny power. Its connexion The Mu'tazila asserted that a man feels intuitively that a thing other. If he has power over it, then he must influence what he wills, with its object was like that of knowledge with the knowable.

Reply. Here we flatly contradict your appeal to intuitive feeling. Involuntary acts are not due to man's impulsion, yet according to you he brings them into existence. Many accidents, like the colours which come through dyeing, are due to man's impulsion, yet according to you he does not bring them into existence.

We agree that man is conscious of the difference between the 81 voluntary and involuntary, but as we have explained this is due to a quality in the subject or to a condition of the movement. But the senses are not conscious of bringing anything into existence. We

TRANSLATION

have found another source for the two movements and states other than 'existence'. Is it not the case that those of your party who say that the non-existent is a thing do not refer the difference to the accidental and the power of movement in that they are within man's power, for they are internal! qualities latent in non-existence, nor to the need of a substrate, for they are qualities which follow existence in time. Therefore we do not refer them to existence for they are evidence of the eternal will, but rather to that which you regard as worthy of reward and punishment. . . A man does not feel the impulse to bring something into being, but rather the impulse to stand or sit and so on. These characteristics of actions are outside ships if you like. . . .

The connexion (ta'alluq) of God's power is universal, whereas man's power is particular. The act is decreed by God before man's power is brought into contact with it. Thus a dual nature is latent in every action—the potential and the actual production. The connexion of man's power does not destroy these two natures. Existence—indifferent as it is to good or bad—is to be attributed to God as its Creator; the taking over (kasb) of the act whether good or evil is to be related to man. There is no question of two creators, but rather of two agents working from different aspects, or of two distinct decrees which must be referred to their proper and distinct authors.

We differ from you entirely when you assert that man's actions are within his power, because most of them are not and result in frustrating his intention, e.g. moving one's finger in a straight line without 83 deviating to right or left or hitting a target. Man's power falls short of the impulse which impels him to action. Some other source must be sought.

The second point on which they relied in asserting that man had power over his actions was the relevance of the sacred law. Unless man was an independent agent then commandments were mere folly and even contradictory. Commandments demand something which is possible from mankind. If action is impossible they are absurd and so are the rewards and punishments in the law. In fact the commandments might as well be addressed to fools as to wise men!

Apart from any question of sacred law it is our custom to lay commands and prohibitions on one another and to attribute good and evil to deliberate choice, rewarding one and punishing the other. If any sophist would dispute this, let him submit to insult and blows.

<sup>1</sup> This I take to be the meaning of eifat naferyya thabita fe Tadam. Fanari on Iji iv. 75. 7 (quoted by Horten) says that such a quality cannot be understood by analogy with anything else.

If he feels resentment and physical pain and is moved to retaliate he thereby admits that he has felt something, otherwise why be angry and attribute (responsible) action to his assailant! If he proceeds to retaliate he admits that he has judged the act to be worthy of punishment and recompense....

Reply. We do not admit the validity of your argument as to the 85 relevance of law, because the (bringing into) existence which you claim as man's prerogative is the point in dispute. For existence qua existence is neither good nor bad, commanded nor forbidden. Moreover, the law knows other categories, e.g. what must and what must not be done. If you say that what is commanded is an aspect of existence deserving praise or blame we agree, but that aspect cannot be brought under man's power because, according to you, it is a quality attaching to the act after it has been performed. Therefore the thing commanded is not subordinate to man's power.

If it be said that that which is decreed is the existence of the act and that the aspect which is obligatory on man is not that which is commanded, we reply that you have not grappled with the diffi-

What is the difference, pray, between a commandment not within 86 the power of the creature nor of any one else, and one not within the power of the creature from the aspect of what has been commanded, and within another's power from the point of view of what has not been commanded?

The first proposition resembles absolute predestination. Such people are Qadarites in that they say origin and existence are within the power of the creature; and Jabrites in that they say that the thing the creature is commanded to do is not within his power to 'acquire' or to do.—i.e. 'Blind in whichever eye you like', as the saying runs!...

The law attains its objects by punishment and reward according to a person's power. If a man is paid to dye clothes white and he returns them black he is punished. The subject of the divine law is that which is within his power....

We have explained that the influence which man's power exerts 87 is an aspect (wajh) or condition of the act similar to that which you ascribe to the Almighty will. Does the law say 'bring (or don't bring) into existence' or does it say 'worship God and associate nought with Him'? The aspect of worship which is a specific designation of action becomes worship by command . . . related to man's power. Why should you not accept another relation ( $i\bar{d}\bar{a}fa$ ) in which we believe, which is similar to what you believe? . . .

We differ in that we say that existence is something that 'is

39

thing itself ('ain) and we relate it with all its qualities to God; while followed', fundamental. It is an expression for essence (dhat) and the to the creature we attribute what cannot be related to God. Thus it cannot be said 'God fasted', 'God prayed', and so on. His qualities are unchanged by his actions, and nothing in creation is outside his knowledge. Man on the contrary acquires names from all his actions all his acts. This is what al-Isfara'ini meant when he said: Man acts and his essence changes through his acts and he does not understand with a helper. God¹ acts without a helper.

Consequently the answer to these arguments is difficult. However, he did allow a certain facility and ability (tamakkun) which a man feels himself to possess, namely soundness of body and a belief in the course of nature. Whenever a man resolves to do a thing God creates for him power and capacity commensurate with that act which he As for al-Ash'ari, he denied that man's power had any influence. originates in him, and the man is described with the epithet proper to the character of the action. . . .

Further, the same authority that imposes commands contains prayers for divine help; cf. Sur. 1. If man were able to fulfil the law by bis own power he would not have to ask God's help. Opponents say that the words 'God favours whom He will in guiding them'z refer to the creation of man's power which can choose between alternatives; but this view destroys the doctrine of grace and guidance; cf. Sur. 12. 14.

What makes this doctrine just is man's feeling that he needs a of independence in all that he does or does not do. He can speculate but not arrive at knowledge: he can move bis members, but if he helper although he feels capable of the act. He is conscious of a lack wished to do so without employing the connecting muscles he could not. Yet our opponents say man's power can choose alternatives and man is independent in producing and initiating action. God's share in man's action is the creation of this power in man.

and capacity (al-istită a) for the act, so far as they can rightly be Tbe truth lies in admitting ability (al-tamakkun), facility (al-ta'att) related to the creature in a way which corresponds with his power and capacity. At the same time man's poverty of resource (iftigar) and noed of external belp must be asserted, while it must be denied hat he bas independence or self-determination....

<sup>1</sup> The reading of B. and P., 'Man is an agent; God is only called an agent' (bi-ma'na for bi-mu'in), is attractive; but O. is supported by Shahrastani's concluding peroration

# CHAPTER III

#### THE DIVINE UNITY

The Creator is one in His Essence without division, and one in His Tre school maintains that the One means that which is not susceptible of division. His essence cannot be divided nor accept associate. Attributes without a like....

respect, and there could not be two objects both necessary per se. 91 The philosophers asserted that we could not speak of parts of quantity or definition within the Necessary Existent and that no Consequently they denied the attributes or, if they spoke of them, parts' actually existed. He was inconceivable except as one in every it was in a different sense. No sect really believes in two gods. . . .

A proof that two gods could not exist: suppose one wished to move 92 be a god. On the other hand, suppose they agreed to exercise power an object and the other wished it to stay where it was. Then either both would succeed and the object would move and rest at the same or one would succeed and the other fail, so that the latter could not and will in a certain act: either they would be associated in the act of production-which is one event, in which only one can act-or time! or, both would fail and divine impotence would be manifest; one would act and the other would not.

Again, either they must have similar or different essential attri- 93 On the other hand, if they were the same, the one would not differ butes. If they were different, only one could have divine attributes. from the other in reality and characteristics, for their reality would be one, but in conditions (lawazim) additional to reality like subject, place, and time, all of which destroy the idea of divinity.2

One black man is not different from another in his blackness but as a different subject of blackness or different in time. Thus it can be seen that mutual resemblance within the godhead is inconceivable.

must have been independent or he was no god. He wished to designate 94 god did not participate in creation he was deficient in power and no Again, the one who tipped the scale from potential to actual being with being when he tipped the scale. If another sbared in the act, then the first lost his independence. On the other hand, if the second god. His will would be mere desire and wish.

Objection. Your hypothesis of one god willing an object to move

qudiyya; or proposition.

The argument, as the example which follows shows, is that if the two ex hypothesi gods were really one and the same there would be no ground for asserting that they were two. Consequently the idea of a mahall must be introduced together with time and place in which difference can be exhibited.

while the other wills it to stand still is inconceivable, because will follows knowledge and knowledge follows the knowable. Therefore if the knowable is movement it follows of necessity that the thing willed is novement. The supposition of contradiction in knowledge is inconceivable and consequently in will also. Now as the foundation of the argument from mutual opposition within the godhead rests is impossible, it is folly to uphold the argument.

is impossible, it is folly to uphold the argument.

The Schoolmen's ay that movement and rest are naturally possible?

95 and if power is adequate and the supposition of contradiction in will established. Fact and supposition are the supposition as if it were concerned, e.g. the supposition are the same so far as impossibility is in the essence of God takes the place of demonstration. \*\* Knowledge does not remove the possible from the category (qadiyya) of the possible for the contrary of the known is a possibly existent genus.

For my part, I say, If A knew that the object would move by his will and power would B know that it would move by his will and power or by some one else's? If A knew it as something existent through his will and power, then B's knowledge would be ignorance; and vice versa B's knowledge would be dependent on the act of A. The supposition that the  $\operatorname{god} A$  willed and  $\operatorname{had}$  power over the act of B is impossible because the very notion of will is specifying (takhṣiṣ) and of power giving existence and origination, and if they depend on the activity of another they cease to retain their specific reality.... Therefore the meaning of the operation (fa'iliyya) of God is that when He knows the existence of a thing at a particular time He wills it according to His knowledge and gives it being by His power according to His will without any alteration of his essence or attributes. It could be said with some plausibility that its creation necessarily resulted, but we do not use the term necessary because we wish to avoid all appearance of asserting essential causation which would rob the Deity of perfection.

We only know the contingent by a necessary intellectual proposi-96 tion. We know the dependence of all things on an omniscient and omnipotent God by virtue of the need of the contingent. If we suppose that two gods are actually perfect in power, self-determination, and creation, and equality in essential and operative attributes so that each is a producer by his own power, will, and knowledge, mutual opposition in operation must ensue. But if one submits to the other

<sup>1</sup> Lit. The Companions (al-aṣḥāb).

<sup>2</sup> The crucial words 'at the same time' are omitted, though no doubt the disputants intend them to be understood.

their relation is that of slave and god. On the other hand, if each is independent within his own sphere, both have need of a god perfect in all respects.

TRANSLATION

Therefore the idea of two completely independent creators<sup>1</sup> is intellectually inconceivable. The same is true of dual potentates, knowers, and willers. Nor can there be two beings equal in all respects without one being distinguished from the other in reference to this or that, or place or time, or in a special operation or anything which indicates a different origin or scope. Therefore we maintain that the existence of the One is proved by (His) acts. The same objection against three or more gods holds.

Now the works of the creation point to the existence of one Creator, 97 and if a second be supposed there must either be specific proof of his existence or it must be permissible to assert that just as there is no proof of his existence, so there is no proof against it. If there were proof that another omniscient had created another world that would lead to impotence in the two gods as has been explained....

Again, if there are more gods than one, they must be confined to a known number, so a power that so confined them is necessitated. For quantity in number is the same as quantity in space which requires a determinant. But if they were not confined to a known number, an infinite number (of gods) confined in existence without co-ordination would be necessitated and this is ridiculous. In fine, to assert the possibility of the existence of a thing of which there is no proof is the mere exercise of supposition; a logical possibility is not a god.

Distinguish carefully between the assumption of the absurd in word or hypothesis and the assertion that it is possible logically or in fact ('agdan). The aforesaid assumption in books is a mere verbal hypothesis of the impossible which cannot be refuted by reason.

Objection. We find good and evil, order and disorder, in the universe. The existence of universal good points to one who wills it, and the existence of evil points to another will. Just as you cannot find a person willing good and evil in a specific action, so it is impossible to say that one God wills good and evil absolutely. Thus direct opposition in operation points to two opposing agents. As you have inferred that if another God were with Allah 'Heaven and earth would fall into disorder', we for our part infer the existence of two gods from the patent disorder that actually does exist.

The Answer of the Mudakalimūn.<sup>3</sup> Existence itself is either entirely good or neither good nor evil. The latter are correlatives. A thing may be good in relation to one thing and evil in relation to another.

Var. 'objects'.

I omit the reiteration of the argument of imkān.

ments. This, too, is our answer to the Mu'tazilites who say that if God wills evil He must be evil. Evil is only related to Him in that it exists, and existence qua existence is not evil. He wills a thing in the sense that something is designated by existence and not non-existence by way of an attribute and with certain possibilities and not others. 99 Good and evil exist in reference to positive and negative command. But God does not will evil in reality.

Our answer to the Dualists. Good and evil are found separate and and the world of unmixed evil is the world of the devils. The world of men is the world of mingled good and evil. So why have you not also mingled. The world of the angels is the world of pure goodness, posited a third (god) to whom the mingling can be attributed? . . .

The answer of the Theological Philosophers. If we suppose two necessary existent gods, one would have to have a specific difference so that necessary existence would be the genus of which each would be a species. The necessary-existent can only be One. His existence without distinguishing necessity from existence nor existence from quiddity and reality. Therefore they denied that the Creator is His necessity, and His necessity His reality, and His reality His Oneness, and His Oneness His peculiar property and uniqueness<sup>2</sup> possessed attributes additional to His essence. 100

They said that evil meant only non-existence<sup>3</sup> or imperfect existence, and non-existence comes within the universal decree by accident not by essence. The primary intention in creation is existence. Logical division is existence which is pure good; or existence nay, the existence which is mostly evil is similarly (impossible). So that there is no existence which an existence little in evil follows that is more evil than its existence.4 Thus evil enters into existence by a which is followed by evil. The existence of pure evil is impossible, secondary intention. . . .

by which one differs from the other is impossible. The controversialist  $^{\prime}$ way and elevate your explanation into a proof; for many savants Al-Ka'bī said to suppose two self-subsistent beings not differing from one another in time or place and without a real characteristic may say this is the point in dispute which you explain in your own subsistent and distinguished from one another by real characteristics have postulated intellectual substances of pure intellect, . . . self-102 and there is nothing repugnant to reason in the theory.

<sup>1</sup> I omit the reiteration of the argument of imkān.

<sup>2</sup> ta'ayyun is defined by Jurjani as that which distinguishes a thing from some. thing else in such a way that nothing shares the distinction. Or 'privation'.

4 The meaning seems to be that degrees of evil do not exist; imperfect realization of existence is better than non-existence.

# TRANSLATION

FOUR

THE REFUTATION OF ANTHROPOMORPHISM

CHAPTER IV

103

temporal, receptive of accidents, or the subject (locus) of temporal DRTHODOX teaching is that nothing is like God, and He is like nothing; cf. Sur. 42.9. He is not substance, body, accident; he is not local

Mughīriyya, the Bayāniyya, and the Sabāiyya<sup>2</sup> and the Hāshimiyya and their followers said that God has a form like the form of men; relying on the tradition of the Prophet: 'God created Adam according to the form of the Compassionate' and its variant: 'according to The Shi'ite Ghāliyya1 liken the Creator to the created. The and the anthropomorphists among the Sifatiyya taught the same, His form'

104

The Ghāliyya said that a certain person was God, or that a part said that He was a substance and a body, that He lived above the earth<sup>3</sup> and that He was the locus of temporal events. They said that when God created a substance the will that it should exist was originated4 in His essence. Sometimes they avoided the expression was originated '4 and said that the will that it should be came into existence in him and the word Be!5 When the thing created was visible or audible God heard or saw, and so the five temporal attributes (corresponding to the senses) came into being in Him. Sometimes they avoided saying 'incarnation' and 'locus' though they will (mashi'a) and volition (irada) on the ground that the former is origination and originated, creation and created. For creation is a temporal thing in his essence and the created is separated. So takwin means God's command (quul) Be,6 the Command subsisting in His of God was incarnate in him, slavishly following the Nazarenes and Incarnationists of every community. Some of the Karramiyya even employed the word hadith 'originated'. They distinguished between eternal and the latter temporal. Therefore they distinguished between Making to Be and Made to Be (takwin and mukawwan), essence while the Made to Be is separated.

of consonants only according to others, so it is temporal, not eternal 105 expressions composed of consonants and vowels according to some Similarly God's speech (kalām) is qualities originated with Him-

<sup>1</sup> Bigots or exaggerators, cf. Milal, p. 132, line 3.

<sup>2</sup> Possibly the marginal reading Sabinya is a gloss. Bayaniyya is the correct reading. The founder taught that he was the bayan of Sur. 3. 132.

Lit. 'that he was in an upward direction

· Perhaps the consonants should be read 'aidatha', 'he originated'. In Arabic K.N.

TRANSLATION

and not an originated thing.1 They hold that it is impossible that the qualities which originated in His essence should be annihilated.

Muhammad ibn al-Haisam occupied himself with this question in a way worthy of mention except in the question of originated things. In this he could not free himself from his original dependence<sup>2</sup> on the teaching of his master Abū 'Abd Allāh al-Karrām.'

shape altering through a new quality in His essence he would be of Refutation. We say that if God were circumscribed by form and time and capable of being other than He is-in fact if He were not

God, a God would be required to make Him what He is. 901

Objection. Why find fault with those who say that the dimension peculiar to God is a limit necessary for Him according to His essence? He needs none to specify it. Dimensions in the world of creation power. But if there is no power above God He has no connexion need a determinant because they are possible and subject to God's with contingency. Do we not agree that there are eight qualities? Is this number necessary to Him or can there be another? If you say there must be eight we reply that that limit being necessary to Him no difference can be asserted between a limit to the number of His qualities and a limit to His essence. On the other hand, if you say God may have another quality we ask what is the cause of the limitation? Thus there is need of a determinant according to your argument.

Answer. Dimensions are the same in this world and the next so far as logical possibility and need of a determinant go. If we suppose a dimension similar to that in this world it still requires a determinant. Contingency in possible things does not rest upon the hypothesis of power over them; on the contrary the knowledge of that is plain to the intellect. . . . We only need to assume power in causing one possibility and not another. It is not necessary in the conception of possibility itself. This is a fine point which many mutakallimūn have missed. 101

to apply number to them at all. They said God's activity points to As to the limiting of the divine attributes to eight, many refused His being a mighty one, a willer, a knower. The law speaks of knowledge, will, and power. We confine ourselves to these qualities. The question, Can God have another quality? can be answered in different ways: (a) logical possibilities are not in question. We confine ourselves to God's qualities as revealed by creation; (b) it is possible logically but the law has not revealed aught.

<sup>1</sup> See Macdonald, p. 335.

letter, suggests reading wheal 'in its original porplexity' with the comment that the following is then hard to explain. I think it is possible that tikal (for itikal) is intended, though there is no authority for this form in the lexicons. The MSS. O. and P. seem perfectly clear at this point. Professor Nicholson, in a

Essential attributes are not ascribed to a thing in relation to the 108 a thing in this world is composed, and the accidental dimensions agent, but belong to it without a cause. Differing dimensions are to Others differed as to the essential attributes of which the reality of which have no place in the establishing of the reality of a thing. be ascribed to the agent for he made them for it with a cause.

Others said: If we suppose another quality it must either be praiseworthy or blameworthy. If it is praiseworthy the lack of it now is a deficiency and the Creator already possesses the attributes of perfection: if it is blameworthy the lack of it is necessary. Therefore there cannot be an attribute additional to the essential ones. Can God have a specific quality which we cannot grasp? This is essence knows no limit in time or place, nor is it divisible actually a different question from the first, and this, too, received different answers. Some said: He cannot have a special characteristic because He is in essence and qualities distinct from created things and His or hypothetically. If (your) object were to establish a specific characteristic it would lie in the fact that he is distinct from all

fellow by a special attribute and all that has been just said is negative, 109 hensible. Every intelligible entity must be distinguished from its reality. So, if God has a special attribute can we grasp it? The Imam You cannot distinguish one thing from another by negations, so that you must have a positive attribute otherwise you have destroyed its al-Haramain said No, others said Yes. Dirar ibn 'Amr said Yes, by Others said: His special attribute is divinity which is incomprea sixth sense in visions.

because that which subsists in another is not susceptible of space, but 110 used much equivocation in their arguments, saying: We agree that Objection. If two self-subsistent objects be supposed they must either be side by side or separate and so in local relation to each other. From this they argued that God must either be in the world or external to it. 'Within' per se necessitates proximity and contact, and 'without' per se necessitates separation and direction. They often God has an essence and attributes. The attributes do not all stand in they all subsist in His essence, i.e. in the place where His essence is. The distinction between essence and qualities is that the essence has the same place (haith) as each other nor are they spatially related, a place of its own so that the qualities are in reference to it while the qualities have not. The word haith cannot be used of the qualities. The existence of another self-subsistent entity would in no way affect this.... Thus direction by which the Deity can be located can e asserted

one above His servants'. We assert direction, therefore, as an The Quran asserts that God is situated on high, 'He is the Mighty intellectual and revealed truth. We infer from the text that 'above' is the noblest direction, and therefore we raise hands and hearts on high whither the lord of the prophets ascended.

111 space; of substance it means independent of subject only. Thus you have made the point at issue your proof, seizing on an ambiguity in Answer. All this has arisen from the ambiguity of the word 'self. subsistent'. Of God it means independent of subject (locus) and the word in defiance of its meaning. If we were to suppose a being

independent of subject and space and one needing space, so that they must either be in contact or separate, the supposition would be

ridiculous, for how can local limitations apply to one who does not occupy space?

Similarly 'within' and 'without' annot apply to God but to the necessary qualities of spatial objects. But it may be said with truth that God is in the world in the sense that His knowledge and will (operate there) and external to the world in holiness and transcendence, cf. Sur. 18. 6 and 4. 57, &c.

The verses which point to the nearness of God are more numerous by finite or infinite distance as it is to suppose that His existence is than those which speak of His distance above us. It is just as foolish to imagine that God has a local existence separated from the world in finite or infinite time.

As to the pretence of the Karrāmiyya and Şifātiyya that God's 113 require that the described is localized. Haith, 'in respect of', is a qualities subsist in 'the place' of His essence it may be said that we may be described by them (the qualities) but a description need not do not mean what they mean by subsistence. We mean that God logical relation, so that all the terms they have used in this discussion are equivocal.

Dimension and direction are limiting laws in regard to bodies, so that if an actually infinite body could be imagined direction in reference to it would have no meaning, so there would be no up or down. . . . If bodies were circular and revolving directions would be constantly changed according to the course of the circumference and the part circumscribed, and up and down would conform to the axis and the circumference. If the world be conceived as circular either as an hypothesis corresponding to the truth or not, it could be said that God was in a (certain) direction from the world, whereas He must needs encircle it, otherwise a part of the direction would escape Him. According to them He is above the whole world, which is ridiculous,

TRANSLATION

for it would necessitate that He be 'above' as to those on the earth at the North Pole and below as to those at the South Pole; nay, but some would be above Him and some below Him, which thing is

sion, it corresponds to the abasement of head and hands to the ground. God's throne is the Qibla of petition and earth the mosque As to the raising hearts and hands on high and the prophet's ascenThe Karramiyya hold that temporal phenomena subsist within the 114 divine essence; in fact production in time (indath) is a name for the attributes which originate in God's essence, e.g. the will to specify an act with existence; the utterances like Be! As for his other utterances such as stories of past or future events, laws, &c., they originate in his essence by his cternal will (qudra) and do not belong to productionin-time in a thing. . . .

(muridiyya) not by will; a speaker by his speakingness. These must 115 influence (ithat) and that is conditioned by speech according to the According to Muhammad ibn al-Haiṣam production is volition and existent will connected with the phenomenon, the originated, the divine law. . . . Most of the Karrāmiyya held that with every originated thing five qualities originated in God's essence, viz. volition, K, N, audition and vision, though they had posited a preact of origination, and creation. Then they said these temporal things do not become attributes of God. He is a creator by his creativeness (khāliqiyya) not by creation; a willer by his will-ing-ness remain for ever. They can never pass away after they have existed in His essence.

qualities in the opponents' special terminology is logically inadmis- 116 The Mutakallimun answer: If a thing of time inhered in God which had not always so inhered He would have suffered change, and some one must have brought the change about. If He had no attributes and then acquired them you must either deny the attribution or deny the alteration (as we do). . . . The distinctions made between sible. Attributives are attributives however expressed. . . . For our purpose they are the same and so far as the reality of the (being) described is concerned they do not differ.2

tion either it originated of itself, or by His power, or by an eternal If the existence of the temporal could be conceived without originaIf it is said it originated itself, logical thought is violated, for 117

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It is interesting to note that the author identifies himself here with the mutakallimin (unless, of course, the words introduced by 'we' are a quotation).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> There follows the tedious argument of the murajin (v.s., p. 6).

in that both were not and then became. The difference between these what was not and then became would need a producer. Again, if it seeing that there is no difference between the hadish and the muhdash two words is a matter of grammar (one intransitive and the other (the hadith) could be originated by God's will or power, then why could not all originated things (muhdathāt) have been so originated, transitive), not philosophy....

namely privative natures,2 for preparedness and capacity are a 118 privatio rei. But the necessary existent is transcendently above ity. It follows that in its essence it was a potential reality and then an actual one, i.e. matter and form. They had asserted that before the creation of the world God possessed the properties of matter, suitability, and potentiality; then when reception had originated the The philosophers, taking up the adversary's argument, said that capacity was changed into existence and the potentiality into actualevery essence which has not originated has an idea (or reality  $ma^*na$ ); then before its inception there originated in it receptive capacity, potentiality and privation, the source of evil.

when it was the object of power; and power only became effective in of His speech. In that case our speech K and N should produce the His speech is essentially His and not another's, it may be replied that was not related to power after it originated, because its influence was only exercised when it was separated from power, not at the time the production of its essence, not in anything else which was originsame effect! If it is said His speech occurred through the immediate operation of His power and cternal will and our speech did not; and if there is this difference His speech is of another genus altogether. But if His speech originated after it had not been, it is like our's and It was argued against them: You say that God's speech and will are of the same genus as ours and then that the universe is the object

passed away,4 the N could not exist, for a K continuously audible Yet according to your view that which inheres (halla) in God's being Another counter-argument. The letter K of the fiat KN must either precede the N or they must keep together? in being; either at the moment of being or as long as they exist. If K preceded N either nounced and audible it was not KN but K, and while the K had not it remained or it did not remain in existence. If it remained prowith an N is inconceivable. If it did not remain it was annihilated. cannot perish. If they were joined together? then the K was brought ated by it. ... 119

a laleafiyyu, lit. the philosophic one, not al-failasaf.

3 yatalāzamāni. 4 We must read yan'adim, though O. and P. plainly have yataqaddam. The Aristotelian steresis is meant.

into existence with the N and cannot be said to have preceded the

Him began in time, it was replied: Do you really assert that the 120 what He had not perceived before, so that hearing and seeing for To the assertion of the Karrāmiyya that God heard and saw not you contradict your assertion that He heard what He had not Creator became what He was not before, viz. a hearer, seer, speaker, and willer so that He was constantly earning a new epithet? If heard. &c.

from all eternity. Novelty (tajaddud) resides in the percept, as it The true answer. You have joined positive and negative in saying do not admit that He did not hear and see; on the contrary He did does in the knowable and the thing decreed. He did not acquire a quality which He did not possess before; on the contrary the negative applies only to the percepts. Therefore we say the sounds and sights relation (ta'alluq) was conditioned by existence not by the subject of by existence, life, intelligence, and maturity, but absence of the did not exist. But God heard and saw and so they came into existence, so that hearing and sight could treat them as objects. The objective the relation (al-muta'alliq). Many an objective relation is conditioned God was not thus and became thus in a way that is inadmissible. We condition does not necessitate absence of the subject.2

To ascribe to God a quality which He has not always possessed 121 existence by a time volition in His essence, and the world would have is to impute alteration and novelty to Him. According to you these and saying eternally Be! to a thing that now was and now ceased to was prior is impossible. In that case He would have willed the world's come into being and (then) passed away, while He would be willing is not impossible, e.g. (the divine) knowledge, predestination and will. But to say that God retains a quality whose relation or attachment temporal (changes) remain and the subjective relations pass away A subjective quality whose relation or attachment comes afterwards exist, hearing and seeing that which had passed away!

Those letters which you posit are either bare consonants without cannot be heard or understood, for the true function of a letter is to articulate a vowel. . . . The vowel to the consonant is as the genus vowels (aşwāt) or consonants which articulate vowels. The first to the species and the accident to the colour.... A coherent state-

<sup>1</sup> tajaddud wasfin lahu.

the existence of a thing. When it existed perception came into relation with it; perception was always there, but existence was the condition of the relation, not sight. Therefore God was unaffected by the appearance in time of a visible universe-The Arabic is straightforward, but the thought is difficult. If I understand the author he means that perception always existed in God. His perception preceded

Then forsooth the Creator ought to be a moving body!

(on the throne)' taking possession of. In fact this is to correct a school of thought which is incorrigible and to strengthen a belief mena, speaking with vowels, sitting on a throne on high, and the which cannot be supported. How can the shadow be straight when the rod is crooked, or the school be well directed whose master is a heresies, for he did not mean self-subsistence by his anthropomorphism, nor by 'an upward direction' on high, nor by 'settling himself For their leader's tenets were that God is a locus of temporal phenoembellishments of ibn Haisam could not deliver him from such One of the Karrāmiyya even asserted that God had a body, saying, 'I mean by that self-subsistence', but that is hypocritical ambiguity.

#### CHAPTER V

THE REFUTATION OF THOSE WHO DENY THE DIVINE ATTRIBUTES

attributes which subsist in His essence; (d) the Creator from the attributes and names in eternity; and (e) the plain texts of Qurān 123 Ta'iil can be divorcing (a) the work (of creation) from the Maker; (b) the Maker from the work; (c) the Creator from the eternal and Sunna from the meanings to which they witness.

As to (a), I have never heard this argued, save that there is a tradition that a small body of the Materialists said that the universe was originally scattered atoms moving without order, and their fortuitous concourse resulted in the world in its present shape. . . .

Man's mind accepts the postulate of a Creator, and the Quran witnesses thereto.2 Though they forget Him in times of happiness they turn to Him in affliction. The existence of the Maker is taken for granted in the Law which only reveals God's Unity. 124

men with a knowledge of Him, but Satan beguiled them away from that knowledge. That knowledge is man's essential? need, and that mena—the older ones from the principle of potentiality. For my part need of a necessary. . . . Apostolic tradition says that God created do not think these deductions so important as man's need of a Disposer, the Goal of his desires, the Helper in distress. A man's own need is more apparent to him than an external potentiality's The Mutakallimun deduced the existence of a maker from pheno-125

<sup>1</sup> There is a double play on the word istawa which formed an important text for <sup>2</sup> The references are inserted in the Arabic text.

Not in the philosophical sense. Lit. 'necessary'.

As to (b) the Materialists (Dahrigya), who hold that the world pre- 126 existed, say that the pre-existence of the world in eternity implies the divorce of the Maker from His work. This has already been refuted in the discussion on production (vjād). Causation is just as impossible as the separation of the Maker from His work. . . . You call your God, cause, and principle, and necessitator which implies effect, and (b) the cause necessitating its effect per se. The first in-The higher does not will a thing for the sake of the lower; therefore two absurd things: (a) the validity of the relation between cause and tention is the existence of the world . . . through first intention. . . . causation is refuted.

As to (c) the divorcing of essential attributes and those consisting of 127not a multiplicity and Intelligent, i.e. free from matter. Sometimes the Creator and sustainer; or negative-in our language One, i.e. sophical theologians. They said that the necessary existent was one in all respects. Parts of quantity and definition, whether in matter tion. His only term was Necessary per se, which necessitates no other meaning but His existence. No attribute can add to the meaning of His essence. All the attributes are either relative: as in our language the Origin of the world and the cause of intelligence; in your language ideas and names and judgements,2 that is the position of the philoof form or anything else had no place in His essence or descriprelative and negative are combined as when we say Wise, Willer.

that this use of necessitys is equivocal, i.e. in one it is fitting and 128 It was argued against them that they had used the word existence ambiguously in applying it to the necessary per se and the necessary and the other possible whereas necessity does not come into the through another and then said that one of the existences was necessary notion of existence.... They cannot escape this argument by saying primary and in the other it is not, for this only strengthens the argument against them.

Another argument against them. You say that He is Origin, Cause, Intelligent, and Intelligible, but there is no connexion between these relations and if you can postulate a plurality of relations the Mutakallim can postulate attributes. To strip God of the latter is to strip Him of the former.

As to  $(d)^4$  only a few of the early philosophers went so far. The first

script and another paragraph.

The depth of the author's convictions is nobly expressed in the passage that llows.

<sup>2</sup> See further, Ch. VIII.

<sup>3</sup> The reading of O is preferred.

<sup>4</sup> The Arabic text here should indicate a fresh sub-division by the use of cursive

٠. ما

Some of them are reported to have said He is He. We do not say existent or non-existent, wise or ignorant and so on. Thus too the Shi'ite Ghaliyya and the Bāṭiniyya. There is no doubt that he who postulates a Maker must have a name for Him. But a name common 9 (to man and God) does not imply a common meaning. These men shrank from applying such words as 'existence' to Him because they believed that name and meaning would become equated and because every name has its opposite, e.g. wise and ignorant and they feared by calling him wise 'not ignorant' might be understood.

But we know that though the names are common the real meaning is different and God's names come to us by revelation.

Some of the Shi'as said it is not possible to deprive God of the 'BeautifulNames' nor is it possible to apply anthropomorphic epithets to Him. We use the names revealed to us but not in the sense of epithet and attribute because 'Ali used to say' He cannot be described or limited by definition'. We use the names in the sense of giving: thus He is existent in that He gives existence; powerful and knowing in that He gives knowledge and power, &c. We do not say that He is a Knower per se or by knowledge but He is the God of those who know per se and of those who know by knowledge.

Muhammad ibn 'Ali al-Bāqir said that God was called a Knower because He is the giver of knowledge to those that know, &c. But this is not denial of the attributes. He confined himself to a simple statement without going into the question as to whether the attributes belonged to God's essence or to ideas subsisting in His essence. The Fathers and the Muslim community agreed that everything in man's mind is created by God so that 'Ali's saying 'He cannot be described' is only to be explained as we have indicated.

#### CHAPTER VI

STATES (OR CONDITIONS OF THINGS)

131 The theory of states or conditions had never been heard of till Abū Hāshim ibn al-Jubbā'ī (d. 933) published his opinion about them. His father, al-Jubbā'ī, opposed him, but he was supported by al-

1 anniyya, lit. 'that ness'; Aristotle's örı èorı.

2 al.'unșur.

TRANSLATION

Bāqillāni after some hesitation. Al-Ash'ari, the head of his school, opposed the theory, as did (most of) his followers, while the Imam al-Haramain first supported and then opposed him.

We will first explain what was meant by a  $h\bar{a}l$  (state), then set out the arguments for and against, showing how the truth lies now with one side now with another.

Now a  $h\bar{a}l$  has no real definition by which we can recognize it in such a way as to apply to all  $h\bar{a}l$ s and so that leads to a  $h\bar{a}l$  having a 132  $h\bar{a}l$ ! But they can be divided into (a) what causes, i.e. predications of ideas which subsist in essences, and (b) what does not cause, i.e. attributes which are not predications of ideas.

As to (a) every predication of a cause which subsists in an essence has life as a condition of its existence (thubūt) according to Abū Hāshim, e.g. a live thing's being alive, knowing, willing, &c., because its being so is the result of life, so life subsists in a substrate and causes the substrate to be alive, similarly with all the other attributes of which life is a (necessary) condition. These predications are called states, i.e. qualities additional to the ideas which necessitated them. But the Qādī (al-Bāqillānī) held that every attribute of an existent thing which cannot be said to be existent is a state whether the necessitating idea be conditioned by life or not, e.g. a live thing's being alive, a moving thing's moving and so on...

As to (b) it is every positive attribute of an essence which has no cause additional to its substance like the spatial need of the atom and 133 its being an object, the accident being accident, colour, &c. In short it is the specific characteristic of a thing whether it be that which distinguishes it from something else or that in which it resembles it, i.e. generic and specific attributes.

States are neither existent nor non-existent; they are not things, nor can they be qualified according to the theory of their supporters. Ibn al-Jubbā'i held that they were not cognizable separately but only with the essence.

Those who deny states say that things are the same or different according to their individual essences. As to genera and species they are mere names. Sometimes a thing is known from one aspect and unknown from another—and these aspects are intellectual relations which have nothing to do with attributes dubbed states.

The supporters said: Black and white share the categories colour and accident, and differ in the category blackness and whiteness; so that in which they share must be other than that in which they differ or something else. The first is sophistry, the second surrenders the point.

The deniers said: Black and white are merely two incorporeal

attribute to them, but in a word which indicates genus and species. Universality and sharing therein are not to be referred to an attribute, i.e. a state belonging to black and white, for the two states of the two accidents would share in the 'state of being a state' (haligya); and that sharing does not necessitate the postulate of a state of a state for that would land us in an infinite regress. It is a mere matter of universal and particular.

134 The supporters: Sharing in common and differing are an intellectual category beyond the mere words which were coined to express

Those who hold that universals and particulars are mere verbal distinctions deny logical definitions of things and inference. If things were distinguished by their essences and existence, it would be folly to talk of intellectual judgements, and rational demonstration would be impossible.

The opponents. We know intuitively that there is no mean between existence and non-existence, yet you believe that the *kāl* is neither existent nor non-existent. When you go on to distinguish existence and latency² and apply latency to the *kāl* to the exclusion of existence the theory is quite unintelligible. The extraordinary thing is that Ibn al-Jubbā'i said that the *kāl* could not be said to be cognizable or otherwise. Now the goal of induction is the establishing of knowledge about a thing's existence; but if its existence is not conceivable, 135 induction is impossible, and to discuss it is paradoxical.

What do you mean by saying that 'sharing' is an intellectual judgement? If you mean that intellectual relations are concerned, that does not necessitate positive? qualities in substances. If you mean that one particular thing has a quality in which something else shares, and another quality which distinguishes it from other things, that is the point at issue; for the individual thing has no associate and the universal has no existence at all.

Exercise and the universal has no constant at a Further the object of intellectual inquiry is to arrive either at a positive or a negative conclusion while the Hālist toys with something between existence and non-existence.

Definition and reality (al-hadd wal-hagiqa) according to those who deny the theory of states are words for one and the same thing. The definition of a thing is its reality and its reality is that which is peculiar to it per se. Everything has its distinguishing peculiarity which attaches to its essence, and nothing shares therein, otherwise it would have no special nature. Universal and particular are mere

1 ma'na is often used as the opposite of kam, the quantitative and corporeal.

thubut. Perhaps 'positive assertion'.

words coined to connect like with like. Essence does not embrace them. On the contrary a thing's existence and its specific description 136 are one and the same.

TRANSLATION

The supporters. With us the *hāl* is a positive thing, but we do not assert without restriction that it is a positive thing existing by itself, for such must be either substance or accident, and this is neither; but it is an intelligible quality of them. A substance (*jaukar*) is known by its substantiality not by its need of space and being receptive of accidents. If the two cognizables differ in one thing the difference is to be referred to the state. Sometimes a thing is known of necessity from one aspect, deductively from another: one knows of necessity that the mover is a mover, then by deduction that he is a mover by a movement. But why do those who reject accidents deny that movement is an accident added to the mover and not deny that he is a mover?

You rejectors agree that movement is a cause of the substance moving: similarly power, knowledge, and all the accidents and ideas. . . .

A cause must either necessitate its essence or something else beyond 137 attach, one necessary, the other derived. That is not like relative 138 its essence. The former is ridiculous, as a thing cannot be its own it is a quality of an essence which is the state that we postulate. We dealing with intellectual aspects and relations, we reply: These are and states, viz. two real cognizables to which two distinct cognitions cause and effect. If the latter then that thing is either essence by which is absurd and leads to an endless chain. Thus it is clear that do not say that it is existent or knowable by itself; sometimes it can contiguity, &c. . . . With regard to your assertion that we are merely not unfettered abstractions but are peculiar to essences; the intelare qualities by which substances are described. You call them itself or a quality of essence. It cannot be the former, for that would lead to the cause producing essences and those essences being causes, be known with something else and not separately, like contact, aspects; we call them states. The two cognizables are distinct though the essence is the same, and the distinction between the two cognizables points to the numerical difference (ta'addud) of the two aspects berms, for they are mere words in which there is no real knowledge lectual aspects attaching to one essence are really states.... attaching to a real cognizable.

Your saying 'the individual thing has no associate and the common thing has no existence at all' is folly. The particular qua particular has no associate, and the attributes which we postulate are not particular and peculiar, but such as embrace particularizing and univer-

Again their words 'The definition and reality and essence of a thing and times while the intellectual relations and a spects do not ?

granted this be so the peculiarity of the individual is one thing and 139 the peculiarity of the species another. You do not classify the subare words for one and the same thing'; and 'things are different through the peculiarity of their essences and nothing shares therein'

and particularity of essences. These qualities are states and aspects justify our assertion that definitions are not independent of the universality of words which points to the qualities of the universality and intellectual relations belonging to them-call them what you You have postulated a universal idea common to substances; otherpredication of substance would not hold, and so we should have to your thesis that things are only distinguished by their essences, and wise every atom would need defining separately and the ordinary introduce a universal idea into the definition, and that would destroy stance according to a peculiar property but qua substance absolutely. will so long as you accept the idea and reality of them.

does not cause a state is another. Did not Abū Hāshim postulate a state in the Creator which necessitates his being knowing, willing? And knowingness and willingness are two states. A causal and a non-causal state are different in relation and the difference of the two relations does not necessitate the difference of the two states in and a state which causes (other) states is one thing and a state which qualities, so why not states of states? As to aspects and relations 140 they have an existence in states also. The universal state is one thing and the particular another, yet they are two relations in the state or something beyond the word itself and that would lead to the saying that 'the quality cannot be described', for you were the first ness, &c., states of the black; thus you have postulated qualities of The opponents. Your argument is unsound. The word hal embraces the genus of hals, and a hal is the quality of a thing peculiar to that thing; so either its meaning must be universal and particular assertion that a hal has a hal which is absurd. You do not escape by to postulate a quality of a quality because you made existence, blackreference to the state.

had to argue that one thing is concealed in two different things, or that two different things are in one thing, which is ridiculous. Being Again, if existence is a state uniting genera and species, then the qua being, forsooth, is in what is still to be-a monstrous absurdity. the substance and the accident, is a state indifferently. Thus they According to them existence in the pre-existent and the temporal,

orms in matter as the philosophers say without a change in matter. 141 But the analogy is not sound because matter according to them is not change without existence being affected, which is like the change of iree from form. . . . How is it possible to conceive existence, bare, absolute, universal, unchanging, and in what does it inhere? . . .

The truth appears from these discussions, but we do not disclose

whose species change one into the other and the substance becomes The opponents. How is an unchangeable existence to be conceived accident and vice versa? It would involve the entry of one existence into different genera, and the uniting of different genera and species in one existence.

The supporters. Universality and particularity in the state are like ness in genera is not a genus in the sense that every genus demands a genus-ness and species-ness in the genus and species, because genusgenus (for that) would require an infinite regress. . . . Similarly stateness (haliyya) which attaches to states does not demand a state, for that would require an infinite regress also.

A man who says existence is universal is not bound to say the 142 universal has a universal, nor if he says accidental-ness ('aradiyya) is a genus need he say the genus has a genus....

the presence of one thing in two, or two in one, would result. What holds good of existence and state applies equally against your intellectual relations and aspects. None will deny that existence is As to your saying: If existence were one and similar in all objects common to substance and accident, not only in word but also in meaning...

A universal judgement demands that something must be held in 143 characteristic of the thing has been identified. A particular assertion is impossible apart from the underlying universal. He who says common and such sharing can only be conceivable after the special Things differ in their individual essences' cannot apply a universal udgement in a special case.

You accuse us of reversing the genera and of positing one in two denying the one in the two. The court is sitting, but who is the judge? and two in one, while we accuse you of abolishing the genera and

liffer in their essences and existence, but your statements are self- 144 The judge who is familiar with the tenets of both parties<sup>2</sup> says: You who take the negative position are in error (1) because you make universals and particulars mere words and assert that different things

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The words of the opponents' assertion are slightly changed

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I.e. Shahrastāni himself.

I go further and say that you have shut the door of intellectual knowledge and speech. For the mind perceives mankind as a universal whole distinct from the individual. Similarly the accidental is universal to all kinds of accidents, without colouredness or blackness, and this particular black coming into one's mind. This is the immediate percept and the content of the word as it is conceived in the mind; (but it is) not the word itself, because the word (only) explains an idea in the mind. The thing meant does not change with the language in which it is expressed, Arabic, Persian, Hindu, or Greek. No comin which it is respected in these universal ideas are the distinguishing mark of human minds (nuffus). To deny this is to put oneself outside the pale of humanity and to enter the enclosure reserved for beasts.

(2) Your second error is to ascribe the distinction between species to individual essences—a dreadful mistake, because a thing is only distinguished from something else by its specific attribute. The specific attribute of a thing's species is not the same as that of the essence; for substance differs from accident in needing space absolutely and by way of species, not particularly and individually. The particular substance only differs from (another) particular substance in occupying a particular space, not space absolutely. It substance differed from accident in its existence as it differs from, it in occupying space, spatial need would be predicated of accident and substance, because (forsooth) existence and need of space are one, and all idea of resemblance and difference would be abrogated...

and all lites of resemblance and unrectant from 5 25.55 and 4.6 As to the mistakes of those who postulate states: (1) They postulate of a particular object qualities peculiar to it and qualities in which other things share, and this is sheer folly. For that which is peculiar in a particular thing and that in which something else shares is one in relation to that particular thing; so the existence of a particular accident and its accidental nature, &c., are verbal expressions for that particular thing. If existence is specified by accidental nature

TRANSLATION

then it is in itself an accident; and if the accidental nature is specified by colouredness (launiyya), then it is in itself colour, and similarly colouredness by blackness and blackness by this black. It is not intelligible that a quality should come into existence for one particular thing and actually exist for something else, and so become an individual quality in two things like one black in two substrates and one substrance in two places...

(2) They say that the  $\dot{\mu}dl$  is neither existent nor non-existent; yet existence with them is a  $\dot{\mu}dl$ , so how can it be right to say existence cannot be said to exist?... They posit cause and effect and say the one 147 causes the other, but how can something which does not exist become

(3) According to them everything in existence is a state. Give us an example of a state which neither exists nor does not exist, for all-embracing universal existence according to you is a state. . . . . Therefore there is nothing that is not a  $h\bar{a}l$ . If you posit a thing and say it is not a  $h\bar{a}l$ , that thing embraces a universal and a particular, while the particular and the universal according to you is a  $h\bar{a}l$ . In that case there is nothing but a no-thing and no existence but no-existence, and this is the most stupid theory imaginable.

Now the truth is that a man is conscious of the conception of universal things apart from the words which express them and apart from individual forms. Further, he is conscious of intellectual relations attaching to one thing: these (universals) are either to be referred to the words that define them—a theory which we have refuted—or to the existing individuals—which we have disproved. Therefore it only remains to be said that they are ideas really existent 148 in the mind of man which the intellect perceives. Inasmuch as they are universals with no existence in individuals they are not an existent thing in individuals, accident or colour absolutely; but they are individuals in that the intellect conceives from them a universal idea. A word is formed to correspond with this in such a way that if the word were to perish or be changed the idea logically formed in the mind would not be affected.

Those who deny that there are states err in saying that they are mere words, and are right in saying that what exists as an individual is without universality and relation. Those who assert that there are states are wrong in referring them to qualities in individuals and right in saying that they are intelligible ideas above and beyond the words which express them. They ought to say that they are existent concepts in the mind, 1 non-existent in individuals instead of saying that they are not existent and not-non-existent. No intelligent man

1-1 The marginal gloss seems correct.

logical suppositions of the intellect; others realities and ideas denoted by words and expressions; others qualities of genera and species. But denies these ideas, though some call them mental concepts; others

These realities and ideas have three relations: their internal relaprovided the ideas are clear call them what you will.

the dispute as to whether the non-existent is a thing will be clear nor particular. He who knows these three relations will have no difficulty in the matter of the  $\dot{h}dl$ ; and furthermore the truth about and in relation to themselves they are pure realities neither general tion, their relation to individuals and to the mind. Inasmuch as they exist in individuals they can be treated as individuals and specified, 149 inasmuch as they are conceived in the mind they can be universal.

#### CHAPTER VII

150 IS THE NON-EXISTENT A THING? OF MATTER AND A REFUTATION OF THE THEORY THAT MATTER EXISTS WITHOUT FORM

and existence. . . . It is a mistake to define a thing as 'an existent' (maujud) because existence and thing-ness are the same. Again, it is a mistake to define it as 'that of which something can be predicated' because the words 'that which' have been introduced into the defini-A 'THING' cannot be defined because nothing is so well known and any word that is used to define it involves the notion of 'thing-ness'

Some merely employed the word thing-ness (of the nonand Abū-l-Husayn al-Baṣri; others said the thing is the pre-existent The Ash'arites do not distinguish between existence, latency, and thing-ness and essence, and individual reality.1 The Mu'tazilite, al-Shahhām first asserted that the non-existent was a thing, an essence and a reality and claimed for it the relations of existence, e.g. the subsistence of the accident in the substance, &c. Most of the Mu'tazilites followed him although they did not assert the subsistence of the accident in the substance, &c.; but a number of them opposed existent), while others held that to be impossible like Abu'l-Hudhayl while the temporal is called a thing metaphorically and by extension. But Juhm ibn Şafwan held that the thing was the phenomenal and the Creator is He who makes things what they are.2 him. 151

positive and negative assertions are contraries. If you posit a definite The Negative position. Elementary intelligence assures us that thing at a definite moment in a definite mode you cannot deny it in

1 Lit. 'The thing-er of things.' 1 wujūd, thubūt, shay'iyya, dhāt, and 'ayn.

the same conditions. If that which is to-be-denied is latent according to those who say that the nonentity is a thing this proposition is abrogated. Put into a syllogism we get the form (Barbara): TRANSLATION

All to-be-denieds are not-latent.<sup>1</sup> All non-entities are to-be-denied.

Therefore all non-entities are not-latent.

The Positive position. Just as denial and assertion are contraries 152 so are existence and non-existence contraries. We say that existence and latency (thubūt) are not synonyms nor are the to-be-denied and the non-existent.

tence and embraces both entity and non-entity why don't you say universal attribute becomes a state or aspect of the to-be-denied positively, just as a particular attribute of the non-entity becomes a that the to-be-denied is a wider term than the non-entity so that a The Negative. If you say that latency is a wider term than exisstate or aspect of the non-entity positively?...

you could not treat it thus.... The fact that it is an object of thought 153 to the non-entity since you talk of the necessary, possible, and impossible in relation to it. If the non-entity were not a latent thing The Positive. You, too, have attributed universals and particulars and intellectual relation points the same way.

world pre-existed, and there was no beginning to the Creator's 154 of existence. Knowledge has the existent as its object. Then if the tence is a notion resting on the assumption of absolute existence in opposition to particular non-existence, i.e. the non-existence of a particular thing. It can be said of an objective entity that it (no longer) exists or it can be said of a subjective entity, e.g. the Resurnon-existence of that thing becomes known it can be denied and it to be asserted of (non-existent) substances, then it is clear that the existence: they are mere expressions and mental suppositions. Moreover, the mental relation with the non-entity is not qua non-entity but on the supposition that it exists. Therefore absolute non-exisrection, that it does not exist. It can be denied in the present, asserted in the future. Non-existence itself is neither universal nor particular, and cannot be known without existence or the assumption may be said that it is not a thing at the present time. If existence is activity and no influence. If it is to be denied every to-be-denied The Negative. We do not assert universals and particulars in nonwith you is a non-entity and every non-entity is latent, so that the argument is turned against you.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Laysa bi-thâbit. It has already been said that the Ash'arites do not distinguish between latency and existence. Therefore it follows that they admitted no mean Detween existence and non-existence.

We say that God gave the world existence with its substances and accidents, so it may be said He gave existence to its reality and essence¹ or something else. If you say it was the former then, according to you, they were two essential attributes latent in non-existence while the divine power had no connexion with them.... If you say He gave existence to something else the same argument applies.

The Positive. What you say about knowledge having the existent or the hypothetical existent as its object is false of God's knowledge or the hypothetical existence in eternity, for the world did not exist then, nor could there have been a supposition thereof, because its supposition or any supposition on the part of the Creator would be ridiculous, for supposition implies doubt.

Therefore God's knowledge was of something known, so the non-entity must be a latent thing. When you say that knowledge is connected with the existence of a thing at the time it exists, and it necessitates a knowledge of its non-existence before it existed, you confine knowledge to objects of cognition and objects are finite, and so it follows that intelligibles are finite also—a thesis that you do not

As to your saying that existence is to be denied or latent in our system, existence is to be denied and is not latent, and all-to-bedenieds and non-entities are not latent, because impossibilities are to-be-denieds and non-entities, and are not latent things. The key to our system is that the essential qualities of substances and accidents belong to them because they are what they are, 3 not because of any connexion with a Creator. He only enters the mind in connexion with existence because He tipped the scale in favour of existence.

What a thing is in essence preceded its existence, viz. its substantialness and accidentalness, and so it is a thing. What a thing has through omnipotence is its existence and its actuality (huṣūl); and what follows its existence is the property of occupying space and receiving accidents. Therefore there is no question of the influence of the Creator's ijād, for the influence of (divine) power is in existence alone. The omnipotent only confers existence. The potential only needs the omnipotent in respect of existence.

Lessential things are not related to the Creator, but what befalls them from existence and actuality is. If the Creator wished to produce a substance the substance must be distinguished from the accident. For if they were indistinguishable in non-existence and the distinction was not a positive thing the Creator's intention to

1 'ainahā wa-dhātahā.

Again the tipping of the scale follows.

<sup>3</sup> The correct reading must be al-unjud.

I.e. latent.

22

TRANSLATIO

Specifying a thing by giving it existence is only conceivable if the thing specified is a distinct entity so that substance not accident, movement not rest, results. Hence the real nature of genus and species does not depend on the Creator's activity. If they are not separate things  $per\ se,\ ij\bar{a}d$  is inconceivable and variety in actual phenomena must be due to mere chance.

The Negative. The eternal knowledge has all intelligibles as its object; the world's existence, so that it really came to exist; the impossibility of its eternal existence; and the possibility of its existence before it did exist. But the true objective relation (muta'allaq) is existence from which all other intelligibles result. You can know that the Creator is God and that there is no other, but that does not 157 demand a succession of cognitions that every created thing is not God. If you know Zaid is at home you know he is nowhere else and need not know that he is not chez 'Omar or Bakr and so ad infinitum. It cannot possibly be said that such infinite cognitions are latent things in non-existence, e.g. the absence of Zaid in such and such a place.

As to their assertion that essential qualities are not due to the Creator and that only existence qua existence is the object of the divine power, this is something they have heard and not rightly understood.<sup>1</sup>

The Negative. A thing's existence, and its individual reality ('ain), 158 its essence, substantiality, and accidentality, in our view are all one. That which (God) brought into existence is the thing's essence, and divine power is connected alike with its essence as it is with its existence, and influences its substantiality as it does its actuality and appearance in time. The distinction between existence and 'thingness' is merely verbal.

These people believe that universals and particulars are mere words or intellectual fictions; but the qualities which follow production, e.g. the substance being susceptible of accident, can be argued against them. For (say they) they are not due to God's power. They do not assert them to be prior to appearance in time, so why do they not argue that all the essential attributes also follow appearances in time? One might reverse the argument and say that the properties of substance were created by God's power and existence followed!

They tried to evade the difficulty of distinctive specifying by saying that if substances and accidents were latent in non-existence ad infinium there could be no real specifying; but this is no answer; it only adds to the difficulty.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> These last comments are presumably from the author himself.

Now the truth is that this question is bound up with that of the half. The Mu'tazila have become hopelessly involved in theories which they do not grasp. Sometimes they call the essential realities in genera and species 'states', i.e. qualities and names of entities neither existent nor non-existent: at other times they call them things, i.e. names and states of non-entities. They have mixed philosophy with theology and the doctrine of formless matter, borrowed some logic and some metaphysic, and the result is a house of

We point to a particular substance and ask: Was this substance a positive (latent) corporeal substance before it existed, or was it universal substance, a thing unspecified? If it was this one, nothing 160 else shared in it. If it was absolute substance before it existed, it was not this because that is not this. What is latent in non-existence has

no real existence, and what really exists is not latent....<sup>1</sup>

161 The supporters of states maintain that species like substantial-

The supporters of states mannam that species has auctional for ity, &c. are things (latent)<sup>2</sup> in non-existence because they are the object of knowledge and the known must be a thing. Individuality, substantiality, &c., are states in existence which cannot be known separately nor exist by themselves. But what an object of knowledge in non-existence which is unknown in existence! Had they an intelligent grasp of genera and species they would know that mental images are the quiditities of things in their genera and species which do not demand that they should have a real existence outside the

difference between the causes of existence and quiddity they thought that mental concepts were things latent in individuals, so they affirmed that the non-existent was a thing and thought that the existence of genera and species in the mind were states latent in individua, that the non-entity was a thing and that the state was latent. It is annoying to hear and answer such absurdities, and unless I had undertaken to explain the various schools of thought in this book I should not have troubled to deal with such things.

(1) The theory that there is formless matter (hūlē). It is said that the first principles are Intelligence, Soul, and Matter,

It is said that the first principles are interingence, both, and account to which some add the Creator, all of them being void of forms. When the first form, i.e. the three dimensions, appeared, there arose a composite body. Before that it had no form, merely the capacity to

<sup>1</sup> Here follow arguments similar to those already advanced.
<sup>2</sup> thâbita. This word is elusive in meaning. I have sometimes rendered it by positive. It is best defined by the muthbitin themselves. On the whole 'latent' seems to do justice to something that is neither existent nor non-existent, though it comes down on the side of existence somewhat.

receive it. When form appeared actually there came into being the secondary matter. Then when the four modes (heat and cold active, and dampness and dryness passive) adhered to it there arose the four elements  $(ark\bar{a}n)$ , viz. fire, water, air, and earth which are tertiary matter. From these arose the composites to which the accidents of generation (kaun) and corruption adhere.

(2) The theory that matter is not free from form. This treats (1) as 164 speculative.

Specularity:

The supporters of (1) argue that it is demonstrable that every body is composed of matter and is subject to addition and subtraction and form and shape; that the subject of addition and subtraction is something lying behind them and exists independently of them while addition does not remain after subtraction and vice versa. Hence an atom without bodily form can receive addition and subtraction at the same time. These adjuncts can cease and so can form and shape so that it is possible for the atom to be void of all forms. Thus a noncomposite atom must be the foundation of all composite bodies, for otherwise there would be an endless chain of composites like shirt, cloth, cotton, elements, and prime matter? which is hyle receptive of forms and modes.

The supporters of (2) object that this is to assume the point at 165 issue. Addition and subtraction are accidents and as such alter and change. That which changes is accident, not substance, and you cannot treat them alike.

The Mutakallim asks why substance is free of all accidents if it is free of one, to which they reply that the self-subsistent is independent of a subject, otherwise it would need an accident as the accident needs it and so there would be no intelligible distinction between them.

The Mutakallim answers that substance cannot be free from all 166 accidents, not because it needs them in its self-subsistence as a substance, but because it is inconceivable unless it is in a definite place.

The supporters of (2) argue: Assume that matter is a self-subsistent substance void of form, and then that it acquires dimension, either dimension must have come suddenly or gradually. But dimension carries with it place and volume, and it must have had the latter before it got the former. If dimension came gradually and by extension then direction is implied, and once more all the categories are present

The supporters of (1) argue that potentiality preceded the temporal 167

The opponent quotes the argument rather differently, v.i.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'anășir. This has not been mentioned above in (1).

ا المؤاد د المؤاد

resided, though neither potentiality nor hyle were eternally prething's existence and also the matter (hyle) in which potentiality

Plato's proof of the temporal origin of the world: The existence of they are differing realities with different characteristics like the universal objects can be conceived in the mind and outside the mind: celestial intelligences.

The supporters of (2). If potentiality can only be posited in matter,1 matter¹ is inconceivable without form, and form subsists in the Giver of form. 168

[Shahrastāni] If we regard hyle as a subsistent object it is either one or many: if it was one and then became two was it (a) by the addition of another, or (b) by the multiplication of that one without to the other, and their mutual relation presupposes form. If (b) then hyle became divisible—at one time having the form of unity, at another the form of plurality, and we are driven to the endless chain.... external addition? If (a) then they are two substances, one added

therein. Form subsists not in hyle but in the Giver of form. Matter Both are substances because body is composed of them and body is It is clear that hyle is never free from form but it actually subsists a substance. Actual distinction between them is inconceivable: only preserves form by receiving it and form comes into being in hyle. a logical difference can be drawn. 169

#### CHAPTER VIII

PROOF THAT THE PROPOSITIONS CONNECTED WITH THE DIVINE ATTRIBUTES CAN BE KNOWN. 170 THE Mutakallims began by asserting that the propositions connected with the divine attributes could be known before they made a like intuitive knowledge. Some think it better to begin by affirming that God is powerful (qadir); others put knowing ('alim) first; others put the attributes, admitted the propositions. The Mutakallims adopted (a) the method of deduction and induction and (b) necessary and assertion of the attributes themselves. The Mu'tazila, who denied volition (irāda) first.

the attributes of a living being in the desire to discover the reason (a) The first class argued: He who tips the scale of being must be powerful. Living people can or cannot act. We have examined all 171 why impotence is removed and facility established, and we find only

1 mādda not hayyūlā = hyle.

٠--

TRANSLATION

their subject being Living. Therefore we say The Powerful One is Living. If we did not employ these adjectives we should have to use the attribute Power or His being Powerful. Similarly we attribute the perfection of creation to His being knowing, and when we find a thing as it is and not something else which it might well be we postulate His being Willing. . . . None of these attributes is possible without their opposites, impotence, ignorance, and death.

if you deny the hal (v.s.) and say that things differ through their essence and existence can you claim anything common (jam') between man and God ?1 Again, you will not admit that man is the producer of his actions though you allow a sort of acquired power over action Those who deny the divine attributes ask of the Ash'arites: Why, to man. How can there be anything common between him of whom production is inconceivable and him of whom acquisition is inconceivable?

Answer. We do not deny that intellectual modes and relations are 172 grasps the intention (ma'na) of one agent's action it can predicate similarly of every agent. Again, we recognize a certain power of activity in human actions, and a distinction between voluntary and involuntary action. But is the influence of a will (qudra) on the thing common to man and God<sup>1</sup> in cause and effect, &c., for if the mind willed production or acquisition?

influences the act in a state which cannot be said to exist or not to They asked the Mu'tazila: (1) According to you the agent only exist. Powerfulness according to you is a state, so how does state produce state?

then you must affirm that man's power can produce anything. 173 (2) You give man power in production and regard God's power as a state. . . . If you give both God and man power in origination, This is obviously untrue, so how can there be an analogy with the unseen?

Again: You cannot use human analogies and say: 'Building points to a builder: we have investigated the qualities of a builder and find that he must be powerful! But this is not so because a builder requires instruments—an absurd assumption of Allah. . . .

We say that man's knowledge of the wonders of creation assures 174 him that their Creator must be Knowing, Wise, Powerful, Willingonly a fool could doubt it. There is no need to postulate action in the seen and apply it to the unseen; they are obviously the same.

The Imam al-Haramain answered that God's tipping the scale of brough His essence by way of an attribute, or through an attribute being must have been through and according to His essence,

1 Lit. the present and the absent, i.e. the two objects of comparison.

beyond His essence. It cannot have been through essence because the essential cause makes no distinction: every effect stands in the same relation to it. Therefore the 'tipping' must have been through a super-essential attribute, or through the essence by way of an attri-

All these qualities demand Life. . . . (Some of the objections have is not connected with a thing until after the Willer becomes a Knower. 175 bute. Revelation calls this quality Volition. Volition specifies; Volition Power produces. Knowledge effects ordered arrangement. already been discussed in Chapter I.)

in majestic perfection. From Him everything proceeds in perfect We refer all the attributes to His being a necessary-existent essence 176 arrangement. He receives relative names like Cause, First Principle,

Maker; and negative names like The One, Intelligence, The Intelligent, The Necessary.

and independent; if the latter He could not have been the cause of intelligence came into being from the Necessary  $\bar{\mathbf{E}}\bar{\mathbf{x}}$  is tent One was He its cause per essentiam or per accidens? If the former He was not absolute I say that your cause and first principle could be said of anything that existed per se and was the cause of something else. When the first anything else because He was only a cause by second intention.

Further, we say that there is no connexion between God's being the first principle and cause, and being necessary in His essence, for the first is relative and the second is a negative term. You cannot

refer both back to essence....

Since you postulate the correlative as an idea and an accident additional to substance what is the intelligible difference between the relation of father to son and the relation of cause to effect? 178

a cause and origin is an idea whose existence is in relation to the caused, and has no existence apart from it; so with every cause save an additional accident, so that causation by essence would be a sort For correlative is an idea whose existence is in analogy to something else and has no existence apart from it, like fatherhood in relation to sonship, not like father, who has an existence of his own. His being the first. You say that fatherhood is an idea, viz. an accident additional (to essence) so why do you not say that causality is an idea,

have often thought that what the Nazarenes believe of the Father and the Son is really the same as the philosophers' supposition of 179 effect. But 'He begetteth not and is not begotten', causeth not nor is He caused. All things stand in relation to Him as slaves to the Necessitator and Necessitated and the (first) cause and (first) of generation.

#### CHAPTER IX

TRANSLATION

# PROOF THAT THE ETERNAL ATTRIBUTES CAN BE KNOWN

THE Mu'tazila said that God was Living, Knowing, Determining 180 per se, not by Life, Knowledge, and Power. They differed as to His followed the philosophers in holding that God knows by knowledge which is Himself (nafsuhu), but His Self is not to be called Knowledge after the manner of the philosophers who say that He is Intellect, being hearing, seeing, willing, speaking (v.s.). Abū Hudhail al-'Allāf Intelligence, and Intelligible.

The Mu'tazila differed as to whether the predications connected with the divine essence were states of the essence or modes and relationships. Most took the view that they were names and predications attaching to the essence, and states and qualities are not like the essential qualities attaching to a substance and the qualities which follow origination.

Abū Hāshim said they were latent, qualities of the essence; and he posited another state which caused these states.

The orthodox Ash arite upholders of the divine attributes said that 181 God knew by knowledge, was powerful by power, &c., and these qualities were eternally additional to God's essence, being eternal attributes and ideal realities (ma'ānī) subsisting in His essence....

The philosophers said that the Necessary Existent per se is one in all respects and no qualification or species can be applied to him. Such terms as are used are negations (One means immune from plurality) or relative like Maker, or a compound of both. . . .

We will now set forth the doctrines and arguments of each school 182 in such length that their mistakes will be revealed and the truth be plainly manifest.

ledge, and the logical cause is inseparable from the caused; one is Those who posit attributes give four points of contact between the seen and the unseen world, viz. cause, (necessary) condition, indicainconceivable without the other. If a knower need not have knowledge, knowledge need not have a knower! The adjective knowing requires the quality and vice versa. He who has qualities must be tion, and definition. The fact that a person knows is caused by knowdescribed by them. They extended this argument to cover God's volition and speech, for they are both eternal epithets,2 not differing in causation, though according to them (i.e. the opponents) they differ in pre-existence and time (huduth).

I am inclined to think that the original reading may have been rasamani; Jurjani defines a rasam as an epithet which is the same in pre-existence as in eternity

The Mu'tazila said that cause and the need of cause applies only is necessary; He needs no causation. Every necessary proposition in the seen world is without cause, e.g. the substance's receptivity of to the potential, not to the necessary existent. God's being knowing accidents and so on....

Answer. By causation we do not mean production and origination, but logical necessity and a true reciprocal need of nexus. . . .

- to the agent in that it may be brought into existence, and the relation of the state of knowing (alimitya) to knowledge in that it 184 My view is that the distinction between the relation of the possible may be necessitated should be carefully observed, for they are vastly different.
- ledge exists its subject must be a knower. . . . The opponent will not This question touches the hal which we have already sufficiently Creator and the creature save in name, and claims that they are admit that there is any resemblance between the knowledge of the discussed. It only remains to be said that it is admitted that knowedge is the cause of the state of knowing and vice versa. If know-185
- The Sifatiyya argued that the Knower's knowing was conditioned by his being alive, whether in this world or the next, and applied the different in every respect. 186
  - tioned are involved in priority in essence though in existence they are necessary complements. . . . You can say 'the Knower became (maqdar). Though capacity accompanies act in existence it is prior to it in essence, so that you can say, 'The act occurred through the capacity' but not 'The capacity occurred through the act'. Thus we treat condition and conditioned, for the subject must be alive first so that knowledge and power can subsist in him; you cannot say knowledge and power (must exist) first so that he may be alive, 187 argument to the divine knowledge also . . . . But condition and condiknowing because knowledge subsisted in him'; but not 'Knowledge subsisted in him because he was knowing'. If these predications were the same in essence this difference could not be posited. Similarly we distinguish between man's power (qudra) and the object thereof for that would abrogate the distinction between condition and con-
- dropped, and this is the easiest course, . . . or it must be held that knowledge precedes knowingness and that existence in knowledge is primary and more fitting than it is in knowingness: then it may be Either talk of cause and condition must be abandoned altogether, and the word necessity as applied to the mental realities must be ditioned. Do not suppose that this distinction is merely verbal. 188

so far as prescience is concerned. O. has a voz nihili, P. is wanting, and B. omits the

qua essence precedes the attribute, and the attribute qua causation affirmed that essence precedes attributes, and that existence in it is primary and more fitting than it is in the attributes . . . the described precedes the described. This latter course is to be deplored. TRANSLATION

The Mutakallimun disputed as to whether definition was identical with the defined or not, and whether it and the thing itself (haqiqa) were one or two things. Those who denied states said that the definition, reality, essence, and individuality ('ain) of a thing expressed one idea. The supporters of the hal maintained that definition is merely the 189 words used to explain the characteristics of the defined, which latter is to be distinguished by a peculiarity common to its class; and this peculiarity is a hal. There are some things which can be defined while others are indefinable. Most of the Mutakallimun's definitions are merely substituting a better-known for a less-known word. The logicians have laboured much in this field, but their results are like those of a diligent student of prosody who has no talent for verse. But they may well be excused, for the subject is exceeding difficult.

no value save that the inquirer knows the word better; (b) descriptive, 190 Our view is that definition is of three kinds: (a) verbal explanation of a term, e.g. thing is something that exists (manjud). . . . This has stance, that which is susceptible of accidents; this kind of definition is helpful in some cases; (c) true definition which explains a thing's reality and peculiarity, the essentials held in common with other i.e. definition of a thing by its necessary accompaniments, e.g. subthings and those peculiar to itself. . . .

with, nor additional to, it; it must not define the unknown by the The definition must be better known than the defined, not identical unknown. . .

unknown. . . . Moreover, 'possessor of' is sometimes used descrip- 191 not so because the middle term differed in the known and in the possessions as in Sur. 40. 15 where there is no question of an attribute In reply to the assertion that the definition of Knower as a possessor of knowledge holds good of God and man, it was said that this was tively, sometimes actively and passively, and sometimes of actual subsisting in the divine essence.

The Sifatiyya. The divine knowledge and power are sometimes inferred from God's being Wise and Powerful, and sometimes from a thing being known2 and decreed. Knowledge is connected with the knows about the knowable He must know by knowledge. Knowledge is comprehension of the knowable and it is impossible that the divine knowable and power with the decreeable and if it is proved that He

<sup>1</sup> The author is speaking.

Or, knowable (ma'lūm).

tion. Therefore the essence must have a comprehending quality essence should comprehend or be connected with an objective relawhich comprehends (and) is connected with things that can be known.

The Mu'tazila said: God's cognition resides in the fact that He is a Knower, not in knowledge nor essence. The only meaning of knowable is that it is not hid from the Knower as it is, so that there is no either to the Divine Knowledge or the Divine Essence. To say that perceptual or estimative connexion by which it may be transferred knowledge is comprehension is tautology....

being knowable and its being decreeable. The first is a much larger The Sifatiyya. There is an obvious difference between a thing's category, and can be eternal or temporary, necessary, possible, or impossible. The second is confined to the possible. The relation of the knowable to the divine essence is one, and so is the relation of the

the decreeable is on the same footing as you say, or that the relation We say that the relation of the divine essence to the knowable and is different. If the former then it would follow that one is not a wider category than the other, and everything that can be known would necessarily be decreed, just as the converse is true. If the latter these two attributes are not related (mudaf) to His essence but to a quality beyond His essence; and that is what revelation calls Knowledge and

than a unity: a substance was conceivable as occupying space, or The Mu'tazila said that to predicate different aspects of the relationship of a thing did not require that the quality should be other 193 self-subsistent and so on, but this was no indication of plurality in essence or attributes, i.e. essences subsisting in the (one essence), nor of plurality of positive states in the essence. Therefore the statement that God is Knowing and Powerful must be similarly under-

occupied space and received accidents showed that it entered into relation with volume and accident. Similarly God can be said to be The Sifatiyya agreed in part, but added that the fact that substance but when He is said to be Living, Knowing, Willing, different specific realities are in question . . . and these are of such a nature that one cannot take the place of another. . . . If they were the same His 194 knowledge would be His Power, and even mutual opposites could be externally existent, one, &c., and these qualities refer to One Reality; united in one subject—a ridiculous assumption.

We say God is Knowing, Powerful. The Mu'atțila say He is not willing and not powerful. Now assertion and denial must refer to essence, attributes, or states. The first is impossible because (essence)

they confess that they know about His essence. As to states we have nor does the denial of the quality of knowledge convey the denial of His essence, for the Mu'attila deny that He knows and wills while sistent does not tell us that God knows, and therefore the proof that is intelligible without being described as knowingness and powerfulness. . . . Knowledge (or, perhaps, the assertion) that God is self-sub-God is self-subsistent is other than the proof that he knows and wills; disproved them, so that only attributes remain.

(haqiqa). So God's knowledge is virtually different cognitions. Simi- 195 essence. . . . We deny the validity of the analogy of human and 196 ties postulated of the one speech. If you say that these realities are is not cogent. The anti-Halists refer them to a particular entity, so form of words, or it refers to an aspect and relationship. When we aspect and relationship -- or, as the Halists would say, according to a state of his being knowing. . . . Assertion and denial, then, do not refer to qualities additional to His essence but to aspects and relationships; and that is how we regard the qualities. Your argument there-The Mu'tazila. You are the first to postulate different realities and separate characteristics in one essence, since you say that God knows by one knowledge which is related to everything knowable. Obviously though sometimes two different cognitions are united in one reality larly God's eternal power is related to decisions beyond mortal power. hearing, and seeing, but especially speech. This is one eternal attribute, yet it is in its essence command, prohibition, news, and interrogation, threat, and promise. Obviously these are different realito be regarded as aspects and relations (of speech) we say precisely the same of the (distinctions you claim to perceive in) the divine divine. . . . Your argument as to the incidence of assertion and denial the assertion of essence absolutely is inconceivable except as a mere say He knows we refer to a knowledge by essence according to an knowledge about black is not the same as knowledge about white but and they are virtually different acts of power-similarly with volition, contradicts it because, according to you, two similars are not united, fore falls to the ground.

with the transitory nature of things, but the eternal knowledge is 197 The Sifatiyya: Knowledge qua knowledge is one reality with one characteristic (khāṣṣṣṇyya). Cognitions differ in the relationship of their objects and agree in the unity of the subject. That relationship does not exclude knowledge itself from the reality of the state of quality, nor acquire a quality from it. Cognitions in this world differ knowledge ('umiyya). . . . Knowledge follows the knowable in existence and non-existence. It does not acquire the knowable as a

1 read wa-lahu for wa-laisa.

virtually different cognitions not virtually separate characteristics. As to speech, we affirm that command and prohibition, &c., are comprised in true speech and they are united in one reality; relationships of that reality differ in regard to their objects. ... But it is utterly impossible to say ... that God knows in respect of His willing and vice versa. ... Attributes which are not ... additional to¹ God's essence, negative in the sense that 'eternal' means 'without beginning', &c., are contrary to our assertion that knowing means that He has knowledge. ... The beauty of the universe proves this together with the power which wrought it. But power and knowledge are two mental realities, not united in essence. You Mu'tazila admit this when you say that knowingness is not itself the meaning of powerfulness because one may know of one and be ignorant of the other.

the Hāl makim... There is no real difference between the party of the Hāl and the Sifāt except that the hāl is at variance with the sifāt because the hāl cannot be said to be existent or non-existent, while the sifāt subsist latent in God's essence.

[Shahrastāni]² But the former are involved in the method (madhhab) of the Nazarenes in their doctrine of unity in substance and trinity in personality; but that contradiction does not follow from the method of the Sifatiyya.² We maintain that there is proof that the Creator knows and wills, and if these words merely express one idea, according to you they must be interchangeable, and the denial of one would carry with it the denial of the other; and so God must have produced the world by knowledge alone! . . Undoubtedly the Knowing, the Willing, are not words of such universal application as The-Cause-of-Existence, and The Creator, and we perceive intuitively a fundamental difference between them. If they were synonymous we should not feel this difference. . . .

aspects and relationships of the one essence, nor do we assert the existence of attributes except in respect of these aspects. What we deny is that there are attributes which are essences (alwavāt) eternally existent in God's essence. If there were such they would have to be His essence itself or other than His essence. We say they are His essence. If they were not they would be of time (which even you would deny); or eternal, and have shared His essence from all eternity,

1 Lit. 'beyond'.

apparent, but it would seen that the Şifatiyya, by insisting that all the divine attributes which are indicative of personality have a distinct existence in The One, extributes which their being indicative of a trinity of persons. The party of Hals, however, asserted that aspects or modes could be predicated of the divine essence itself, and thus approached to the Christian doctrine of hypostases. Ct. al-Milli, p. 56.

and so be other gods. For eternity is the specific quality of the Eternal....

TRANSLATION

They drew on the writings of the philosophers and added somewhat 200 when they argued that the necessary existent was absolutely independent, and that to ascribe an essential attribute to him was to destroy the independence of the quality and the qualified alike....

The Sifatiyya. We deny the existence of a qualified without a quality. We deny, too, the relevance of your dilemma, that the attributes are 'either His essence or something else'. That can only be said of two things, one of which can exist without the other, or without the supposition of it. We do not admit that the attributes are 'other', and we do not assert that they are the essence itself. Those who uphold the theory of states say they are neither existent 201 nor non-existent, and we similarly affirm that the attributes are neither the essence nor other than the essence, for every quidditylis composed of two things, e.g. humanity of animal and reasoning. It would not be right to say that Reason is humanity itself or that it is other than it. A part is never the thing itself nor other than it.

Your words 'If the quality is eternal it must be God' and 'Eternity is the specific quality of God' are bare assertions. Divinity is an essence described by the epithets of perfection, so why should we assert that any and every eternal attribute is God? He who says that eternity is the specific quality of divinity must tell us what the universal is, for the particular can only be conceived when the universal is known. If existence is the universal and eternity the particular, divinity is composed of the universal and the particular. Therefore the particular is either the universal or something else, and we turn your argument as to the eternal attributes against you. As to your argument that if the attributes were subsistent in His essence, His essence would need them and they are virtually accidents and the existence of the described is essentially prior to that of the quality, we reply . . . that such considerations apply only to substances and 202 accidents; 'need' as applied to timeless eternity is inconceivable.

In reply to the philosophers we say that absolute independence means that God in respect of His essence is independent of place: and in respect of His attributes He has no need of an associate. . . . His independence resides in His perfect attributes, so how can He be said to have need of that of which He is independent? . . . He is independent in His essence and in His attributes. The described does not need the attribute nor the attribute the described. Need could only be established if the attribute were a kind of instrument, which is impossible.

There is no plurality of parts nor of intellectual ideas. If there were His essence would consist of genus and species, and the parts would constitute the whole. The constituent is prior to that which is constituted, and the former cannot be necessary per se . . . but in the constituted the ideas which you postulate must either be necessary per se, and so there must be two necessary existent ones (which we have shown to be impossible) or not necessary per se but subsist in (God's) essence, and we have demonstrated the impossibility of The philosophers.... The necessary existent is one in all respects. 203

[Shahrastāni] We do not affirm that God can be defined, but that he can be described.... To ascribe composition, genus, and species, to Him is to use human analogies which cannot apply to His essence....

If we say He knows His essence and He knows that which is not His essence, then His knowledge about His essence is not a knowledge about the other object from the aspect in which it is a knowledge Intelligence to Him. And if the intellectual relationships and aspects about His essence, but the relationship (i'tibar) is different. With you His being Creator, Sustainer, for the idea of creativeness is conceiv-Him is other than the relationship of the connexion of the Second ship an attribute. Your negative Ideas with us are (the attributes of) eternity and oneness . . . your relative (idafiyya) Ideas with us are able from the creation. . . . We have too the ideas of His being Knowing, Willing, Living. They cannot be said to be negative, for not-ignorant is not the same as knowing. . . . A relative name is 209 say that God's knowledge is active, not passive.) The Mutakallimun hold that knowledge comes after the knowable. With them (the able after the decree. Hence they said that the First Intelligence proceeded from Him because He knew about its essence. Therefore if knowledge is neither a negative nor a relative idea, and is not a the relationship of the connexion  $(id\bar{a}\bar{f}a)$  of the First Intelligence with differ you are met with plurality in the essence. We call each relationapplied when an agent performs an action. But the existence of the known and the decreed result from God's knowledge and decree and therefore not in the way in which you apply relative terms. (For they philosophers) the knowable comes after the knowledge and the decreecomposite of both of them, it is plain that it must be an attribute of the Described.

(own) essence and he understands what his essence causes and his intelligence is per se, inasmuch as it is free from matter per se. It is The philosopher asserted that the First Principle understands his

essence is found. . . . Though the First Intelligence is entirely free 210 so that its existence is necessary inasmuch as it understands its essence. Everything else is caused in the order of existence by it. Its freedom from matter is a pure negation in which no plurality of and as such its nature is of the non-existent,1 material order. Its abstract conception (of itself) does not attain to the rank of the First Cause, because it is only the greatest of things in regard to perception, the cause of the second principle, which is the first (thing) caused, from matter, yet its essence in relation to his essence is only potential, not in regard to perfection.

results from it either by one or two acts of cognition. If you say that two knowables demand two cognitions you have contradicted your as he knows the consequence and vice versa, so that the essence must be consequence and the consequence essence, because there only results therefrom what actually results according to His knowledge with the plurality of aspects and relationships as we shall explain in The Sifatiyya. The Creator knows His essence and He knows what own thesis: if by one cognition, then He knows the essence inasmuch So essence and consequence are brought into existence, or not, by Him. If He knows the essence in a way other than that in which He knows the result relationships are multiplied and the essence is plural about His essence and He in respect of His essence knows the result.

through the essence, why do you say it is in existence and not necessity? 212 [Shahrastani] Obviously 'Knower' implies information about the 211 think that a negation can be essentially a specific difference. . . . But 213 He is immaterial. These two concepts are utterly different, and for knowable, and when we say 'He is not in matter' that implies that What distinguishes the Necessary from all other essences? For if it has no particular it has no universal, and if particularization occurs An attribute particularizes, though in deference to the sacred law we power, but you say that He knows through His essence and that His speak of knowledge, power, and will. You agree as to the knowledge and and particularization only befalls through an attribute, every existent universal to be particularized must have an existent specific, so that the duality of universal and particular would follow, whether or not one is genus and the other species. If you claim that specific differences are sometimes negative and a negative does not necessitate the life of me I cannot see how one can be the other's very self. . . . essence is knowledge. If the essence qua essence embraces existence, duality, you fall into the mistake of some of your logicians who a specific difference must be a positive thing.

1 Or 'privative'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Here follows a repetition of arguments which have already been advanced about the universal character of existence and the particular incidence of necessity.

The solution lies in resolving the ambiguity of language. We have to use the word existence ambiguously...whereas strictly it cannot be applied to God in the sense that it is applied to all existing phenomena. This ambiguity affects the names of all his attributes... But you cannot affirm this and then resort to logical division based on the commonly accepted use of terms. You might as well divide the term 'ain into eye, sun, and fountain.

#### CHAPTER X

CONCERNING THE ETERNAL KNOWLEDGE IN PARTICULAR; THAT IT IS ETERNALLY ONE, EMBRACING ALL THAT IS KNOWABLE, BOTH UNIVERSALS AND PARTICULARS.

215 Jahm B. Şafwān and Hishām b. al Ḥakam posited in the godhead temporary cognitions about the knowable which constantly change. These conditions were not in a substrate. They agreed that God knows eternally what will be, and knowledge about the future is not the same as knowledge about the present.

The early philosophers asserted that God only knows His essence and from His knowledge of His essence there arose of necessity existent things which are not known by him, i.e. they have no form with Him separately or as a whole. Some said He knows universals, but not particulars: others that He knows both. . . .

We reply to the Jahmiyya that if God originated knowledge for 216 Himself either it must be in His essence or in a substrate, or not in either. Origination essentially demands alteration; and origination in a substrate would demand that the substrate should be of time; while origination not in a substrate would demand that specifying....

To consider the meaning of 'not in a substrate'... if it applies to the essence of knowledge it must apply to all knowledge; if it applies to something additional to the essence of knowledge it must be the work of an agent,¹ and if that were admitted it could be argued that no accident needs a substrate, which is contrary to experience...

it came into being did His knowledge remain knowledge that it would exist. When it came into being did His knowledge remain knowledge that it would exist or not? If it did not, then His knowledge or perception? suffered change, either in His essence or in a substrate, or not in His essence and not in a substrate. The first is impossible ... and so is the second ... so he must have originated the knowledge not in a substrate. If His knowledge that the world would be, remained un
1 Le. discursive.

TRANSLATION 79 changed in its original connexion then it was ignorance and not

changed in its original connexion then it was ignorance and not knowledge at all.

You derive the belief that God has knowledge from his being knowing; and we derive the belief that His knowledge receives new

knowing; and we derive the belief that His knowledge receives new additions from His being a Knower of new things. Therefore to say that eternally He knew the world is absurd. It was not known to exist in eternity, but it became known to exist at a definite time. Therefore God did not know in eternity that it existed; He knew it at the time it happened. Therefore His knowledge changed. If we know that Zaid will come to morrow that is not knowledge that he has come

Al-Ash'arī.¹ There are no changes or novelties in God's perception, 218 it is not affected by changes in time. The nature of knowledge is to 219 state, or quality. His knowledge is one eternal knowledge, embracing its relation to things in eternity and things that happen at different: existent simultaneously for that is absurd; but He knows each in its all that is and will be knowable. . . . There is no difference between times. His essence is not affected by the advent of the knowable, as follow the knowable, without acquiring a quality from it nor acquiring one in being knowable. The way in which they differ is nothing to does not alter. The same argument applies to all the eternal attributes. . . . We do not say that God knows the existent and the nonown time, and knowledge that a thing will be is precisely knowledge it as a quality;2 and though knowables differ and multiply they are are known because knowledge comes into contact with them but that do with knowledge about them, but is peculiar to themselves. They of its being in the time that it actually comes into being. . . .

If we knew of a certainty that Zaid would come to-morrow and could suppose with our opponents that such knowledge could remain, and then Zaid came, there would be no new knowledge and no need of it, seeing that it had preceded his coming. What was known had happened.

Their argument that we find a difference between the state of our knowledge before and at the advent of Zaid and that this difference 220 lies in new knowledge applies only to the creature. In God there is no difference between the decreed (muqaddar), the established, the accomplished, and the expected. All cognitions are alike to Him....

A cogent argument against them was this: are these new cognitions knowable before they come into existence, or are they not an object of knowledge? If they were knowable was it by eternal knowledge and cognitive power, or by other cognitions which preceded their

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I am unable to verify this reference to al-Ash'ari.

This is a formula which constantly recurs.

knowable in the present. We know the future on the assumption that the future, and the relation of His essence, or the mode of His it will exist, the present as something actually existent. There is no The Mu'tazila. God knows eternally through His essence about things) persisting and the same knowledge holding two knowables knowingness to the knowable in the future is the same as to the impossibility in the assumption of knowledge (about a past state of either as to human or divine knowledge.1...

of God, but change them to Knowledge and Knower, in deference to revelation. The Mutakallim infers God's knowledge from the order (Shahrastānī) We do not use the words Intelligence and Intelligent

224 in nature, but this way is not open to you, because you say that (divine) knowledge does not embrace singulars, whereas ordered arrangement can only be asserted of singulars, which can be per-You are therefore in the position that the order is not knowable in the way that order requires, and what is knowable shows no trace ceived. As for universals they exist as suppositions of the mind. of order. The philosophers replied that God was free from matter, and all relation with it. He is not veiled from His essence. It is matter that forms the veil, and God, who is transcendent above matter, knows Himself in Himself

Answer. . . . But what has the denial of matter to do with God's knowledge?...

faculty, the impression itself therein is its knowledge and perception of it, and that is intelligence and abstract thought (ta'aqqul). If there were need of any form other than the impressed one, there would be an infinite regress. Therefore if the union itself is intelligence it Avicenna said: Everything that is free from matter is Intelligence in its essence. Every abstract quiddity can be linked with another abstract quiddity and may be intelligible, i.e. impressed (murtasama) on another quiddity. The impression of it is its union, and Intelligence has no meaning but the union of one abstract quiddity with another. Therefore if an abstract quiddity is impressed on our intellectual

1 Here follows a long extract from 'the philosophers'. It is really from Avicenna's Hähiyyat, p. 588. (The only printed edition ceases to number the pages after 554.) It is to be found in Shahrastan's Milal, and a translation is given in Haarbrücker, ii. 256. The passage is also to be found in the Najär, Cairo, 1331, p. 403. There is nothing to indicate that the author departs from his text in the middle of p. 222,

TRANSLATION

follows that every abstract quiddity could from its essence be

i.e. be knowing. The inference that God is intelligent because He is 226 the union of substance and accident, nor of form and matter. But ishahrastanil All you have done is to treat the union (mugarana) as a middle term. No doubt you do not mean corporeal union, nor sing; and by these two latter you mean abstract thought. But this is to assume the point at issue. You might as well have said the proof that He knows is that His essence could be impressed with a form, as you have explained, you mean conveying an image, 1 and impresintelligible is absurd....

essence. As to (b) plurality would result. For if His knowledge of 227 happens; or (b) does His knowledge come into connexion with His knows? According to (a) it must be said that He only knows His essence because no form is present with Him except His essence, and His intellect has no impression but its own thinking. For you say that Intelligence is the union of quiddities and that the union is the impression of one quiddity on another, so that on this showing nothing can be made on His thought but His thought. All accidents, being (ma'quliyyataha) separate from the object of the thought of His His essence and of the First Intelligence were one from one aspect vice versa. If they were not so from one aspect then the aspects (a) Does His knowledge come into connexion with His essence (and) then that knowledge come into connexion with what He knows as it essence and another cognition come into connexion with what He can be united to God's existence but His existence. And no impression that would necessitate that His essence was the First Intelligence and (wujūh) of the divine essence would be many. Again, if His intelligence and knowledge are active, and not passive, it would follow that every object of cognition would be passive to Him, while He would separated from His essence, must be the object of its thought be the object of cognition to His own knowledge. What a conclusion!

knows His essence. . . . The First Intelligence's knowledge of God is 228 Avicenna. God's knowledge of things is necessary, because He not necessary because it knows its essence, for its origin preceded its essence: it is not a consequence of it. . . . The known is not the knower, nor a result of it, so it must be additional to the knower. Thus plurality came into being.

[Shahrastani] You distinguish between His knowledge of His the other necessary knowledge. Do you mean by necessary cognitions hings knowable by Him by one knowledge necessarily, which is essence and His knowledge about things, calling one essential and

tamthil.

about His essence? In what subject are these cognitions, and how are they connected with knowables? . . . But 'Naught in Heaven or 229 correct; or do you mean other cognitions necessary to His knowledge

230 Earth is hid from Him' (Sur. 3. 4). . . . God's knowledge, like His other attributes, is perfect, and not reached by induction and reflection as ours is. Nothing is hid from Him, whether universal or singular bruths, essential or accidental. To distinguish between them is to postulate plurality of relation and aspect and effect.

his knowledge about it was the result of the first cause's knowledge ledge about its essence, and so is another separate knowledge, follow his essence . . . but he only knows it by another knowledge. This is not so. But (though) knowledge often results from knowledge it 231 of the first caused resulted from the first cause's knowledge of it, and of its own essence.... He contradicted his fundamental principle that 'from one only one can proceed', and it did not avail him to knowledge of what preceded its essence is not necessary to its know-Avicenna in asserting that he who knows something of his need does does not follow that a thing knowable results from a knowable. Those who affirm that the knowledge of the First Caused about the because the origin of the first caused preceded its essence, so that not necessarily know what he needs, because what he needs preceded Avicenna fell into this mistake because he believed that the existence First (Cause) is not necessary to its knowledge about its own essence,

from its universal, so that knowledge of the universal does not change knowable, and it would be necessary to Him in His existence. Thus increase with the classes of singulars. If God only knows the singular while knowledge of the singular does change it follows that knowledge 232 universals were united in one that one universal would be the only knowledge about it would be necessary to the knowledge about His own essence, and so we get back to the position of those who say that that all singulars demand a universal proper to them. . . . Universals about its universal must be plural, as it is of its singular. If all To those who say that God knows things universally . . . we reply He only knows His essence. . . .

plead that one was per se and the other from its cause....

Again, God's knowledge is not conditional upon happenings and events as when we say there will be an eclipse of the moon if such and such conditions are fulfilled.

The Şifatiyya said that the difficulty in the schools had arisen through adding the notions of past, present, and future to knowledge, 1 See The Legacy of Islam, pp. 258-9. This scute criticism of the dominant theory of the kosmos and its relation to the Creator deserves to be read in extenso. I have had to reduce it to as small a compass as possible.

events as our knowledge does. . . . But to those who perceive that 233 and thinking that (God's) knowledge must change with changing the eternal knowledge is one this difficulty does not exist.

TRANSLATION

though knowables are infinite. The Ash'arites hold that what God 234 things knowable; and things knowable, necessary, possible, and impossible are infinite, whereas the existent is finite; or it would multiply to a specified number, and this implies one who specifies. knows about every knowable is infinite, giving as instances the logical possibilities of every knowable, for at any and every moment the God's knowledge is one, for if it were many it would multiply with The Eternal cannot be specified, so that His knowledge is one . . phenomenal may be changed....

required. God's cognitions are either general or specific. If general 235 cognitions and one knowledge—one who specifies the number is Objection. . . . What difference is there in a specified number of in that He knows the infinite then it is one knowledge of one knowable; and what is specified therein remains unknown: if specific in that the things knowable are distinguished in His cognizance by their special characteristic then it is impossible to reconcile specifying with the denial of finitude.

or to bring into existence. It is generally believed that the changing 236 the eternal attribute is capable of perceiving what is presented to nexion (ta'alluq); and the aspect of presentation for perception is The Sifatiyya. By the connexions of God's knowledge we do not mean those of sense and conceptual imagery . . . but we mean that it in a way that is not per impossibile. That capacity is called concalled object of connexion (muta'allaq). Both are infinite. . . . The to it as a possibility . . . and the eternal power is a quality meet to give existence to what is presented to it as a possibility. Thus the meaning of presentation is mode of possibility. . . . The meaning of that to which presentation is made is capacity either to perceive forms that matter constantly receives are infinite and proceed from eternal knowledge is a quality meet to perceive what is presented the Giver of form whose essence is one, yet by way of a quality it has the capacity of emanating. . . . The presentation of possibility to power is as the disposition of matter to receive form; and the capacity of the quality such as perception and bringing into existence is as the capacity of the Giver to emanate form. . . . Capacity as applied to the Eternal is metaphorical; of the temporal it is real. . . . God comprehends all possibilities by one faculty, namely capacity of knowledge like perception, and gives them being by a faculty the capacity of Power; specifies them by a faculty of will, and acts as He pleases by commandment and by a faculty, namely the capacity of speech. We

which Aristotle imagined, but perfection in every attribute. Whether 237 these faculties and properties are found together in one attribute or in one essence caused such difficulty to the scholastics that do not mean by this capacity the power of disposition in matter al-Bāqillānī declined to discuss the matter and took refuge in the authority of revelation.

#### CHAPTER XI

### ON THE DIVINE WILL

238 THREE questions are involved: (1) Does God will in reality? (2) Is His will pre-existent and not of time? (3) Is it related to everything? As to (1) al-Nazzām and al-Ka'bī said No. They said that willing while eternal will meant eternal knowledge. Al-Najjār said that willing meant 'not compelled and not disapproving'; while al-Jāḥiz denied volition altogether and said that if the doer knows what he 239 is doing and acts deliberately then he wills. If he inclines towards meant creating; and willing men's acts meant commanding them,

Refutation of al-Jāhiz. Your distinctions apply to men's senses only. Man sometimes acts according to his volition; sometimes he does not: often he wills the act of another without inclining towards e.g. taking medicine. It is folly to argue that will is knowledge, for it in any way. Knowledge . . . is connected with the eternal without the act of another agent that inclination is called volition. Volition, it in desire just as he may will his own acts when they are distasteful, knowledge is concerned only with the knowable without influencing affecting it, whilst will is connected only with that which is temporal however, is not a genus composed of accidents.2 and subject to change, and does influence it.

Refutation of al-Ka'bi and al-Nazzam.... The fact that man acts in a certain way and not otherwise is a proof of volition, and purpose, and the argument holds of God's works. . . .

Al-Ka'bi replied that this proof only held good of man's acts. His limited knowledge is tied to time and circumstance. But God's only conceivable in one who hesitates. If volition accompanies action then either it is or is not a novelty in His essence or in a subject. But this is absurd, so it is clear that there is no meaning to volition as applied to the Eternal, save that He is Knowing, Powerful, Active. and He has no need of purpose. Indeed volition must either precede or coexist with acts in time; if it precedes, it is resolution, a quality knowledge coexists with power... so that volition is unnecessary, <sup>1</sup> Lit. 'without carelessness'. <sup>2</sup> This passage is better expressed in the Mulal.

TRANSLATION

willing were but desiring, then knowing would be but believing 242 Answer. Knowledge follows the knowable whether it comprehends 241 cising choice. . . . According to the Şifātiyya knowledge follows the and thinking... To know is not necessarily to will, and to will is not necessarily to have power to do; but he who has done a thing has had power over it, and so has willed it; and if he has willed it he ceived that one knows and does not will, while the converse is every aspect of it or not.... To divide knowledge into a determinant If man's knowledge were unlimited he would still need will in exerevent, it does not cause it; power causes it and does not specify it; bute precedes the temporal object of volition, but this is not resolution, for resolution is the settling of a question after hesitation. If knows it; so will follows knowledge in such a way that it can be conand a non-determinant is to follow the philosophers in their Active Knowledge.... Knowledge produces the order of the universe; will volition specifies it according to God's knowledge. The eternal attridetermines its characteristics, and power brings it into existence... inconceivable.

be inferred from His power, not from His will to make things as 243 while reluctant, as in taking medicine. . . . Proof of God's will is that things are as they are when they might be otherwise. How can the inference therefrom be evaded? 'Not compelled' is to Refutation of al-Najjār. To say that willing means 'not compelled' is to substitute a negative for a positive proposition. . . . Many a man is not impotent, and yet is not powerful, . . . and many will they are.

subject. . . . Reasons why these views are impossible. . . . If it be 244 be eternal or temporal. If it is temporal it must either be temporal in His essence, or in a subject, or not in His essence, and not in a objected that there is no relation between the temporal and the eternal we point to equivocation... By saying that the Eternal is not in a subject we mean 'not in a place', while by 'the divine will by a will. If it is established that He wills by a will either the will must (2). God wills by an Eternal Will. God wills either in Himself<sup>1</sup> or is not in a place, we mean not in a spatial object.<sup>2</sup> There is no common ground here.

The Mu'tazila. Volitions which are not in a subject are contrary 245 to the accepted meaning of accidents and ideas, and only dire neces-

of here must either be a later refinsment as the context suggests; or, as Ibn Hazm was an individualist possessing little sympathy with metaphysical subtisties, be one that he would not countenance. <sup>1</sup> 'self' (nafe) not 'essence' (dhāt) is the word used.

\* mutamakkin. It is interesting to observe that Ibn Harn, p. 25, defines the words *lā mutamakkin* as 'not in a place' (*makān*), so that the difference which is mads much

acts would be purposeless as the Natural Philosophers hold.... It attributes must be universal, and that would necessitate that God wills crimes and evils. Nor can an eternal will be asserted, for that would involve the existence of two Gods. Nor a temporal will subsisting in God's essence, nor in any other essence. Thus it is clear sity has brought about the assertion of such, inasmuch as the divine cannot be asserted that God wills by His essence, because the essential will cannot be denied with al-Ka'bi, for that would necessitate that all that it is not in a subject.

propounded by Jahm and Hishām; nor a speech (taklīm) not in a of phenomena; nor the theory of temporal cognitions not in a subject subject asserted by the Ash'arites; for the speech in God's essence separate intelligences attaching to bodies, self-subsistent, the origin was not conveyed to Moses' hearing, and what Moses heard was not However we do not despise the theory of the philosophers who posit

in a subject.

246 The Ash'ariyya. But if you say that a speaker is the agent of speech, admit that a willer is the agent of will. There is no comparison although they do not assert that they are spatial. But you posit volitions of temporal phenomena, namely accidents not in a substrate, thereby robbing them of the specific qualities of accidents, and not 247 between your theory and the philosophers' theory of separate intelligences, for they posit self-subsistent substances receptive of ideas,

and that does not involve conveying or alteration or ceasing. You making them substances.... Your reference to Ash'ari is fundamentally unsound, for according have gone round the schools picking up ideas with the meanest results. 248 to him God's speech is audible by men, as He (will be) visible to men;

that the evil should not. What is neither good nor bad, obligatory (3). As to the question of the relation of God's will to everything wills His particular acts in the sense that He purposes to create them according to His knowledge. His will precedes the act by a moment. He wills that the good acts of His servants should come to pass and nor forbidden, He neither wills nor disapproves of. Will? and disthe Mu'tazila who hold that God's volitions are in time say that God approval can precede such acts in time. . . .

willed, and they specified causation (ijāb) by intention to produce action. They did not mean by causation the cause producing the effect, nor secondary causation. Will, they said, does not produce The earliest of them said that temporal volition necessitates a thing

<sup>1</sup> The correct reading must be min gablu instead of gila. Unfortunately this page is one of a batch of manuscript collations which were lost in the post between Beyrout <sup>2</sup> The sense of trada is weakened almost to wish.

and the phenomenon of two objects of power would involve two object by means of cause. Therefore if will produced secondary secondary effects, for they held that the divine power necessitates its effects by means of cause the thing willed would rest on two causes TRANSLATION Powerful Ones. The Mu'tazila said that if the eternal attribute were related at all 249 t would be so universally. If the will were eternal it would have as ts object all its own volitions and all the volitions of men. Therefore if Zaid wanted one thing and 'Amr its opposite it would necessitate God's willing two opposites at the same time. . . .

The Ash'ariyya said that the eternal attribute must be related to properly its object. . . . The first is impossible if the economy of the everything, or its universal relation must be with that which is divine attributes of knowledge, power, and will are considered. The divine knowledge is universal, power is of more limited application and will still less. Will confers specific existence and is concerned with its renewal from moment to moment.

knows will befall. It is the object of will and He is the willer. What 250 He knows will not befall is not willed. He who wanted it to happen As to the relation of eternal will to two opposites at the same time<sup>2</sup> they denied the proposition altogether, for what befalls is what God was the wisher. The eternal will can be related to both. . . .

If it be said that the divine will is related to both wills, . . . and to namely the momentary, inasmuch as the phenomenon is continually specified with existence; and the two wills (of Zaid and 'Amr) share edge, and is related to the non-occurrence of the other, i.e. the will in continual re-creation and are related to the divine will by way of re-creation and specification, and in this respect are not opposites. that one should happen and dislike of the other that is correct, cf. The eternal will is only related to a phenomenon from one aspect, one object of will, namely the one that happens according to know-

The Mu'tazila. If God's will is related to everything He wills evil, 251 whereas the Quran 32.40 says He does not. If He wills evil He is evil.

The Ash ariyya.... It does not follow. He who wills to know does not necessarily know. . . . Man's will is sometimes necessary, sometimes acquired.3... The first is not ethical, the second is.... Therefore no parallel can be drawn between man's will and God's will.

<sup>1</sup> For the Muslim doctrine of continuous re-creation see an interesting article by D. B. Macdonald in Isis, ix (1927), 326 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> These words ought to form the beginning of a new paragraph in the Arabic text. See note on p. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I.e. according to the theory that man's will is only apparent. He acquires the faculty of willing because God creates in him the consciousness of free will.

good. He wills good (and as to evil inasmuch as it is existent, it We have proved that God creates men's actions . . . and he creates by choice and will, not by nature and essence. He wills and chooses renewal of existence and new phenomena and qua existence it is all partakes of good and from that aspect is good and is willed, so that oure evil does not really exist. God wills existence)1 and He wills good while man wills good and evil. The Wise² said evil comes within

- intention; for evil according to them is either privation of existence or privation of the perfection of existence. Existence and the perfection of existence is the primary intention. Sometimes existence it actually reaches the second perfection meets with conditions which either help or hinder its advance. Now the eternal will and the divine ary not a primary intention. The existence of universal good along with singular evil is philosophically better than a state in which there 253 the divine will per accidens, not through essence, and by second is primary perfection and goes on to a secondary perfection: sometimes it is absolute as in the case of the separate intelligences. . . . That which is in a primary, i.e. potential, state of perfection until providence are related to both, but to one by way of inclusion and secondary intention; . . . to the other by way of disposition and origin (aṣāla) and essence, i.e. willed and intended by a primary intention. Thus rain descends for the general good of the world and is good absolutely, but if it destroys the house of an old woman . . . that is relatively evil, but not intrinsically (bil aṣāla) and is a secondis no universal good and no singular evil. . . .
  - is absurd. On this principle your analogy from the divine knowledge The Mu'tazila. If God commands a thing He wills it, and if He existence. To require a thing and its opposite is absurd, so that to say that Allah commanded Abū Jahl to believe and willed him not to believe would involve command and will being at variance, which forbids it He dislikes it. The proof is that command requires performance and will demands that the thing shall be specified with is excluded. God may command and know that the command will 254

 $^1$  These words are inserted (by the original hand) in the margin of O.  $^2$  al-hukamā, i.e. the Islamic philosophers.

not be obeyed, because knowledge makes no demands on others,

TRANSLATION

whereas will does.

The Ash ariyya. We do not admit that every one who commands 255 a thing wills its performance, unless he also knows that it will be performed.... The theory of will opposed to knowledge is destructive of the distinctive character of will which is to specify things. . . .

Some objectors said that what was contrary to the known was not decreed, so how could it be willed, as knowledge is universal and will

in agreement with divine knowledge and command is willed and 256 or the good of the world, cf. Sur. 2. 181. . . . The eternal will is only 257 approved, by which I mean willed by creation from moment to willed by creation from moment to moment: disapproved by blame good and evil. . . . All acts good and evil are willed by God and make For the act commanded is acquired by the performer, and we have The act is not related to the Creator in this way nor does He will it concerned his act which we call acquisition and which takes place reward; while what takes place in agreement with knowledge and contrary to command is willed and not approved, by which I mean and punishment. He who masters this nicety is secure against their being good or evil, but in respect of their being specified with related to those things which are constantly renewed, and all such God's will specifies His actions in reality, not in the way in which it will it in so far as it is ordered, whether it be obedience or anything else when he knows that it will be performed; or whether the reverse. to moment, and specific determination; and the action not being an act of the willer is not an object of will to him. So far as man is moment, and specific determination, and approved by praise and 2adariyya and Jabriyya. Thus Allah wills things not in respect of existence instead of non-existence, and being of a certain size and ime.... If man had no power over anything his act would be created from moment to moment, specified by the divine will irrespective of Shahrastani] My opinion is that he who orders a thing does not explained that that accounts for the epithets worshipper, pilgrim, &c. in this way; but it is related to Him by way of creation from moment not in the way in which it is related to Him, so that the relation of things are the work of God . . . and are not to be referred to men. . . . is related to man, and His command specifies men's actions really, command and will is not necessarily reciprocal, though it sometimes is.

e.g. when God ordered Abraham to sacrifice his son and willed that 258 he should not do so; for had He willed it Abraham would have done Abu-l Husain adduced examples of will conflicting with command But we will not stop to consider such puerilities. 260 The philosophers. The world order moves towards Good, because it proceeds from the origin of good, and the good is what everything desires.... When the first being knew the perfect good in potentia... it emanated from him... and that is the eternal providence and will.

261 Thus good came within the divine decree essentially not accidentally while evil came accidentally. . . Evil may be said to be deficiency like ignorance and impotence, or like pain and sickness, or like fornication and theft. In fine evil per se is privation, i.e. the loss of a thing's true and perfect nature. Evil absolutely does not exist, except in speech and thought. Accidental evil exists in potentia, because of matter. It begins through a certain disposition (hai'a) which prevents its proper receptiveness of the perfection towards which it moves. The pernicious result is due not to a privative act of the Agent, but to the unreceptiveness of the object; thus arise bad

zie morals, the dominion of the bestial over the human mind, giving rise to evil practices and corrupt beliefs; or the evil influence may come from without as from parents and teachers... Evil, coming in thus, accidentally, is rightly rewarded with destruction because of the existence of the opposing cause... When evil is mixed with good it is most proper that it should be brought into existence, for its non-existence would be a greater evil than its existence... otherwise 263 a universal good would be lost in the interest of a particular evil.... A good example is fire.... Any other interpretation involves the

A good example is fire. . . . Any other interpretation involves the error of the Dualists.

The Mutakallimün. Our only controversy is concerning the good things which are related to man's acts and acquisition like corrupt 264 beliefs and evil practices. . . . Are they due to our will and not to God's? There is no dispute as to whether dangerous beasts and terrors from the sky, plagues, &c., with all their attendant miseries are good or evil. . . . Ignoring the particular question as to whether these things have aught of good in them we keep to the universal. You

<sup>1</sup> I have omitted other texts cited.

SVEN TRANSLATION

say that everything proceeds from the one... and argue about first and second intentions. But what is the difference between evils accidentally necessitated in the universe, and the universe coming into being necessarily? For in that case nothing in existence is necessitated per se so that anything else can be necessitated per accidens. To say that everything desires the good contradicts your principle so far as concerns the divine will. For God does not desire the good, but everything desires Him, for He is pure good. He is the desired, not the desirer...¹

[Shahrastāni] We see the corporeal world full of trials, famine, 266 pestilence, and wars ... persisting in ignorance and corrupt beliefs, the majority living evil lives, lust and anger prevailing over the mind and intellect, so that you can hardly find one in any country holding the divine wisdom which you regard as the *imitatio dei*, or a remnant obeying the church's laws which we regard as a copy of the divine commands. Most of them as it is written are 'deaf, dumb and blind and do not understand', 7. 100. How then can your philosophers maintain that the evil that is in the world does not exist, when the facts contradict you?

Wherever we find nature and the divine determination prevailing over human choice and acquisition happiness prevails; but wherever human choice and acquisition prevail evil prevails, but wherever to the position that there is no evil in God's works; and if evil is to be found therein it is relative to one thing and not to another. Evil only enters into men's voluntary acts, and they, in so far as they are linked to the will of God, are good; but if linked to man's acquisition 267 they acquire the name of evil. Wevertheless the existence of devils and their leader Satan as revealed by the scriptures cannot be denied.

... The early doctors asserted that every singular in this world existed as a universal in the next... so singular evil in this world had its universal counterpart. Thus the Magi postulated two principles, the source of good and evil respectively. See further my Milal.

#### CHAPTER XII

THAT THE CREATOR SPEAKS WITH AN ETERNAL SPEECH

ALL Muslims hold that God speaks with a speech: only the philo- 268 sophers, Sabians, and Deists deny that. Theologians prove the thesis

Here murad and murad have an unusual nuance.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> B. has 'taking refuge in'.

<sup>4</sup> This would seem to mean that man's will, if surrendered to God, will produce good;
but if his free will is exercised apart from God's will evil must result. Shahrastain has not stated this explicitly perhaps because it conflicts with the orthodox doctrine.

in different ways, thus the Ash arites say that reason demands that and the idea of king involves positive and negative commands. As the differences in the world of phenomena indicate His power and knowledge, so the differences in commands and prohibitions indicate God must be alive, and it is proper to a living being to speak . . . otherwise He must be said to be dumb. Further a king is obeyed, 269 His (explicit) commandment. . . .

it, for knowledge and announcement are necessary correlatives. It is impossible to conceive the existence of one without the other. He who has no power of relating cannot communicate his knowledge. It Al-Isfara'ini said: the order of the universe proves God's knowis well known that law, instruction, narrative, warning, guidance, and teaching,1 become Him, so that He must have speech and speakledge. It is impossible that He should know a thing and not announce ing to convey them.

Karrāmiyya whom we have already refuted hold, or in a substrate If temporal it must either have originated in His essence, as the [Shahrastāni] Either He speaks to Himself (which none holds) or as the Mu'tazila say; or not in a substrate as nobody believes. . . . He speaks with a speech which must be either temporal or eternal.

Now if speech resided in a substrate that would be the agent of speech. . . . Hence the only possibility is that God speaks with an eternal speech. 270

The philosophers and Sabians2 replied that the statement that a living person must either be said to speak or be dumb was a bare assertion without proof apart from human analogies . . . which the Asha'rites were fond of extending to all the divine attributes. . . . The argument that either a proposition or its contrary must hold true of God is ridiculous. A living person has five senses, but you would hearing, and speech in the same way. Many a quality which is not say that either God smells or He does not. . . . We treat seeing, perfection in us would be a defect in God. . . .

but his commands are not verbal but factual (f'i), i.e. by way of We agree that God is a king whose commands are to be obeyed, making the creature know by compulsion<sup>3</sup> that he must perform the act commanded. To ensure this God creates in the creature certain<sup>4</sup> 271

<sup>1</sup> These terms summarize the contents of the Quran.

The reading of B. must be followed.

against O.'s kh). Though it would, of course, be possible to hold that man's intuitive necessary knowledge of right and wrong was khabar, the argument favours compul-<sup>2</sup> I think the true reading must be jabran, not khabaran (B. could be read with j

\* darūri, i.e. (a) the knowledge of the senses and (b) immediate knowledge, e.g. that two opposites cannot be true.

another is sheer nonsense, because giving liberty or forcing obedience takes the place of speaking.... Sur. 41. 10: 'Then He said to heaven and earth: come ye two willingly or unwillingly. They said we come God speaks with a speech which He creates in a substrate or speaks eternally with a speech that can be heard at one time and not at Cf. also 19. 42: 'Our speaking to a thing when we will it is Be! and knowledge that the matter must be thus. Discussion as to whether willingly'. This is not verbal speaking, but divine compulsion. . . . it is'. Speech addressed to the non-existent is impossible.

of speech, sounds and not speech would result, like rustling and 273 Again, if God speaks it must either be or not be with human speech; 272 The first is impossible, composed as it is of letters and sounds made by the impact of members of a body. . . . If He creates His speech in a if the latter, it must belong either to the tongue or the heart (nafsani). substrate His speech is not speaking but action. . . . Moreover, that substrate would have to possess a man's frame and so be a man . . . and this would lead to incarnationism. If the substrate had no organs speech be admitted, for whether it be a mental concept of words normally used by the tongue in Arabic or any other language the mind holds the image of words; or something that is embedded in the very nature of the mind-distinctions and reflections which the rippling and thunder; but these are not speech. Nor can mental tongue can express—it must be denied of God. . . .

Thus it follows that what lies outside the genus of human speech the news of what has become known to him is excluded; for if it is true of man it is not true of God. Similarly the argument that a king must be the author of commandments does not hold good And your argument that every one who knows perceives in himself cannot be used as an argument in reference to human speech.

The Mutakallimun. Our method is to employ human analogies: 274 demand it . . . power is simply capacity to produce, and is connected 275 from the laws (of nature) we infer (God's) knowledge; from actual events His power; and from the determination of possibilities His will. Similarly we infer from man's incumbent duties that God commands and prohibits, cf. Sur. 7. 52. Laws demand fulfilment. and demand is an intelligible concept outside knowledge, power, and will . . . knowledge is connected with the knowable; it does not with the possible . . . will is capacity to determine possibilities . . . . We have demonstrated that some things are willed and not commanded, and vice versa. Will is only properly connected with the Thus laws cannot be included under the attributes of knowledge, act of the willer; demand and command with the act of another....

TWELVE

TRANSLATION

Further, man's voluntary acts are threefold: (1) mental, the free exercise of his intellect and thought; (2) vocal, the free exercise of his soul and his tongue; (3) active, the free exercise of his bodily powers. On all these God has laid commandments. The mental

embraces the true, the spurious . . . the vocal embraces truth and

takes the place of laws in words so far as man's involuntary acts are concerned, but the voluntary acts call for judgement. So then every 276 obedience and disobedience. It has been proved that the Creator is An act is impossible because every act is preceded by its judgement. But that act is a proof of his judgement, and his judgement is inferred from his act. . . . We admit that freedom of action (tagrif) in fact, act and giving of freedom by the Creator points to His judgement and wise and just and has the sentence and judgement in regard to all these movements. That judgement must either be an act or a speech. ying, . . . wisdom and folly; the active embraces good and evil, claim (upon man).

Now we¹ say action points to the knowledge, power, and will of the agent and in so far as it vacillates between the permitted and the forbidden categories it points to the Creator's judgement which is sometimes a positive, sometimes a negative command. . . .

The assertion that God speaks rests upon the possibility of His and attributes them to a work which He does in a substrate in that sending apostles. He who denies that God speaks must deny that He it can be understood from that work that God likes or dislikes certain 277 sends apostles. He who recognizes the possibility of God's sending an apostle, his messages being God's commands and prohibitions, actions . . . has admitted our point. . . .

278 sovereignty of God, and man's eternal recompense, and to falsify the and secondly threats and promises. To deny this is to deny the There are two kinds of judgement: first command and prohibition; proposition of divine wisdom.

cating: others use mere sounds without intelligible words; others arranged. This is an indication of rational souls. Not every rank is of the same genus as its predecessor, . . . but it may be hazarded that spiritual souls and angels exist in a similar hierarchy of mutual understanding. As rational speech is not that of birds and beasts, so the speech of angels is not as ours. . . . If we carry the analogy into intelligible noises until we find words composed of letters properly There are animal souls which only employ one sense for communi-

the unseen we say that He to whom belongs 'the creation and the 279 command' is above commands uttered by mortal tongues and the author of beginning is powerful, and deny that the Giver of speech thoughts of men's minds, and that He in His oneness thinks and hears in a way that utterly transcends our thought and speech. . . . Further, why do you admit that the Giver of intelligence is intelligent and the is a speaker? Why treat speech differently from the other attri-

subsists it must either subsist eternally or temporally. If it were 280 is one who makes speech, so that God is a maker of speech in a The Mu'tazila. We agree that God is a speaker, but a real speaker substrate . . . because if, as you say, a speaker is one in whom speech eternal there would be two eternals. . . . What makes the eternity of speech impossible is that if the speech which is command and prohibition were eternal God would have had to lay commands on Himself.... There can be no possible doubt that the words 'we sent Noah to his people' (Sur. 7. 56) when (ex hypothesi) there was no and a lie. The words take off thy shoes, addressed to Moses when he did not exist . . . is speech with the non-existent, and how can a nonentity be addressed? Therefore all commands and narratives in the Quran must be speech originated at the time the person addressed Noah and no people is a report of what did not exist, an impossibility, was spoken to. Therefore the speech is in time.

If, as the Karramiyya say, the speech originated in His essence He is a locus of novelties, and that is false. It must have originated in a subject, for speech is a sound articulated and formed in a body, so it is plain that it is in a body.

His acts... and what proof is there that He speaks through another ? 281 The Ash'ariyya. How would you maintain against a Sābian or a philosopher that God speaks, if His speech is an act like the rest of How do you differ from those who say that He creates an intelligible act or that speech is ascribed to Him metaphorically?

The Mu'tazila. The proof lies in the miracles which confirm the veracity of the prophets who claim to speak in the name of God.

Response. You cannot argue this because you have said that if God had not sent an apostle the intelligent person would be bound to recognize God, and God would have had to reward him. But if God did not send an apostle how can you maintain that He speaks. You that particular act? You say that the divine will is created not in a say that speech is an act of God, but how can you prove that He did substrate, and that speech is created in a substrate.... What is the [Shahrastāni] Speech has a meaning whether it be in words, or 282

Apparently the speaker is Shahrastani.
 Intelligible to an ordinary human being.

said to be made, and inasmuch as it is a meaning subsisting in a nent, is composed of consonants and vowels (or sounds); sound is a wider term than speech. All speech is sound according to him, yet all sound is not speech. Yet are we to call the Creator a sounder sounds, or a mental quality and an intellectual reasoning without words; and every meaning which subsists in a substrate gives its name to the substrate. Inasmuch as the meaning is created it can be substrate . . . the substrate can be described by it. . . . But to say that the meaning of God's being a Maker is the meaning of His being described as a Speaker is absurd. . . . Speech, according to the oppo-

in which case the Creator says 'I stand and I sit'; or it is the man himself. In that case gone is their argument that a speaker is not he because He creates sound in a substrate 11... To refute their statement that a speaker is he who makes speech: suppose God created in a sick man the words 'I stand and I sit' either the speaker is their creator, in whom speech subsists, but the maker of the speech. 284

makes speech, so God must have been speaking through them, since Again, there are miracles of speech which God created in stones and beasts, e.g. the poisoned sheep cried: 'Eat me not for I am 285 poisoned 2 and the pebbles in the prophet's hand glorified God. All this was God's doing. The speaker, according to them, is he who He was their maker, and that is impossible.

because He is the maker of it. . . . The mighty is he who has power over two opposites. Therefore if they say a speaker is he who makes The Najjāriyya agree with the Ash'ariyya that God creates men's works, so they are bound to say that He speaks with their speech speech, they must say that the silent is he who makes silence, so that if he created silence in a substrate he was silent. . . .

Reasoner and Speaker. If words void of meaning are heard a man is called mad, not a speaker except by metaphor. On the other hand, if we find ideas4 in the heart without words a man is called a thinker, not a Letters and words would not be called speech unless they had a meaning. Their place is the tongue, but meanings and intelligibles speaker, except by metaphor. The difference is precisely that between a man who professes a belief which he does not hold, and one who are in the heart.3 When both are found together a man is called holds a belief and does not profess it. 286

Unless the words corresponded with the thought in the mind there would be no speech. Nay, further, unless the thought in the mind preceded the expression of it on the tongue it could not be expressed.

reside? Not in God's knowledge, for that makes no demands!... nor 287 meaning or not? They must have a meaning, and wherein does it in His will, for though that can be supposed to make demands it Does He create words in a substrate and give an indication of their cannot include narrative, interrogation, threats, and promises (which are contained in the Quran); nor can it be His power, for nothing could be more remote from that which makes demands on others.... Therefore it must be in a speech. It now remains to debate whether This is obvious of us, but what is to be said in reference to God? this speech is one or many: eternal or temporal.

#### CHAPTER XIII

# THAT GOD'S SPEECH IS ONE

THE Ash ariyya hold that God's speech is one, embracing commands, 288 narrative, interrogation, &c.

subsisting in His essence, and that they are audible sayings and words The Karramiyya hold that God's speech in the sense of power over peech is one idea; and in the sense of speaking (qaul) is many ideas, preserved which originate in His essence when He speaks: they cannot pass away or cease.

sist in a temporal substrate. When God gives them existence they are The Mu'tazila hold that speech consists of an ordered arrangement of words whether in this world or the next; they are created and subheard in the substrate, and as they come into being so they cease to exist.

Al-Jubba'i said that speech human and divine required the organs of speech: his son Abū Hāshim said 'not divine speech'.

The Ash'ariyya said that as it was proved that speech was an idea 289 subsisting in God's essence, as God's knowledge, power, and will was man's speech is an idea in the mind corresponding to the words on one, so must His speech be one. . . . If our opponents agreed that the tongue and that God's speech is an idea subsisting in His essence corresponding to the words which we read with the tongue and write they would agree on the unity of the idea; but as the word speech is used ambiguously we cannot reach a common basis. What they call speech the Ash'ariyya agree is plural, created in time: what the Ash'ariyya call speech they deny altogether. In this discussion the opponent takes only a negative and destructive position.

and (also) commands, interrogations, &c., for these are different 290 The Mu'tazila: it is impossible that God's speech should be one,

3444

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I have omitted this strife about the words.

<sup>2</sup> Cf. al-Dārimi, Intr., p. 10.

<sup>\*</sup> ma'ani. Here the same word, as often, does duty for 'meaning' and 'idea'.

realities and separate specifies. It is impossible that one thing with one reality should embrace different specifies. You can have one idea embracing many ideas like genus and species, e.g. humanity; but these have only subjective existence. It is impossible that one thing which is different things should exist objectively, for that would abolish the realities as the Sophists do. The relation of command, &c., to speech is as the relation of power, will, black, and movement, to one thing, for they are all realities, and that is absurd. You can say that speech is a generic term containing species although genus has no existence without different species, and species has no existence without different species, e.g. colour, which again must be specified, e.g. black; for accident has no essence apart from the sisting in God's essence as one reality which is in itself command,

The Ash'ariyya.... According to al-Ash'arī speech is one attribute The divine knowledge is one attribute and not many because knowmeanings is not to be compared with the division of the accident into 292 one and the same. The divisions of mortal speech are descriptions of God's speech. Thus an idea is sometimes one in essence with descriptions viz. rational relations: then the rational relations are sometimes in respect of connexions, sometimes in respect of necessary accompaniments. Is not will sometimes pleasure and sometimes anger? . . . Thus speech is sometimes command and sometimes with one peculiar property. The categories of speech are characteristics or necessary accompaniments (lawazim) of that attribute. ables are many; . . . nor is speech plural because speech has many relations. Command and prohibitions are descriptions of speech, not parts (aqsām) of speech. . . . The fact that speech embraces many different classes. The parts and the descriptions of a thing are not prohibition . . . yet it is one in essence, its names changing with its relation.1...

speech and its uniqueness postulate an intelligence one in essence and existence from which different forms infinite emanate. Their emanation is like the relation (u'alluq) of the Mutakallimun... the difference in speech is like the difference of emanation in the forms. Compare, too, their doctrine that the first principle does not multiply with the multiplicity of objects and qualities....

The Mu'tazila.... Command and prohibition are opposites with different specific qualities which cannot be posited of one speech. We arguments about the hal, advanced already, have been omitted.

do not deny that one thing can have different names... but we do deny that one thing can have different specific qualities. The fact that speech is command and prohibition is not established by its relation, but it is a specific of the speech itself from whatever point of view.... A speech that is in itself both command and prohibition is impossible... It is incorrect to say that speech is different in descriptions and not in divisions, for command, prohibition, &c., are divisions 295 of speech. Speech embraces them like a genus.... It is sheer nonsense to say 'the divisions of mortal speech are descriptions of God's speech'. How can realities change and intelligibles vary?...

But perhaps a philosopher would say that as Intelligence is one so the emanation from it is one, but the receivers and carriers are diverse and so the emanation differs with the different receiver (maffd); e.g. when the sun shines on pieces of glass of different colours each piece displays its proper colour. The forms are many but the diversity proceeds from the receiver not the emanator. But you posit one speech which is as a matter of fact a plurality of different properties and in which the diversity resides, so that there is no analogy. . . .

prohibition, &c., and this is absurd.

The divine essence is one and its perfection is not in attributes. He is above all names and attributes: these can only be predicated of Him in respect of the traces of His activity. . . .

follow that differences which do not involve contradiction are im- 297 stance.... Just as the eternal knowledge embraces diverse cognitions 298 possible . . .; consider for example the various properties of the subas a universal without plurality of essence or difference in its property The Ash'ariyya. We do not assert different realities . . . of the one by 'divisions (or parts) of mortal speech are like descriptions of divine the caliphate in the future: 'Behold I am about to appoint in the When Moses is mentioned before he existed it is on the model of news forbidden at the same time that would be absurd.1. . . But it does not so the eternal speech embraces all speech.... This is what we mean speech'... Imperatives, aorists, and futures are divisions which deal only with aspects and relationships because the eternal speech is one without plurality.... Before Adam's creation mention is made of earth a caliph' (2. 28). After Noah's mission and long after his generation the past tense is used 'We sent Noah to his people' (7.57).2 about the future:3 when he is mentioned in the Wady al-Muqaddas speech.... If we were to say that something was commanded and it is on the model of the imperative 'Take off thy shoes'. All these

The text in the three MSS. differs considerably here.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The first quotation is of God's speech to the angels before the world was created; the second was spoken to Muhammad himself.

<sup>\*</sup> I.e. the prophetic perfect common in the Hebrew prophets.

differences are to be regarded as explanations of the speech which is 299 in accord with what is known (to God).

out the ages, the object of the speech would be in one unchanging sponding exactly to an intellectual comprehension exalted above age any difference would not be due to plurality of characteristics of meanings in its essence, but to that which is altered by time. Does not the Quran speak about what will happen in the resurrection? (5. 116). Does He not refer to the future in the past tense when as exalted above time can speak of the future as though it were the reality while what expressed the speech would be in different parts. If we could conceive that we possessed an intellectual speech correyet there is no resurrection?... Real and eternal speech being If we could conceive that we possessed an intellectual speech preceding the existence of the person addressed and remaining throughand time so that its relation to past, present, and future was the same,

How can they conceive the descent of spiritual beings and their We sent unto her our spirit and it appeared (tamaththala) to her in the likeness of a mortal' (19. 17)? How does the Mutakallim explain this? That the spirit was annihilated and the individual brought into existence ? That is not resembling something. Or that the spirit makes use of an existing person-that again is not tamaththul but metempsychosis. If he cannot explain appearing in the shape and likeness how can he conceive the eternal command appearing now in the likeness of Arabic, now of Syriac, so that it must be said to be the speech of God? . . . That which clothed Gabriel changes, but his reality by reason of which he is Gabriel is unchangeable. Similarly becoming individualized in corporeal beings as revelation records with the speech of God. . . . 300

The Mu'tazila. If you posit an eternal speech either you assert that God's speech was command, news, &c., in eternity, or you do not. If you do you are absurd for the following reasons: 301

(1) A command must apply to somebody, and there was nobody in eternity to be addressed . . . and it is impossible that the non-existent should be the object of a command.

(2) Speech with oneself without a second person is ridiculous in this ife (from which you draw an analogy) and to call to a person who has no existence is too foolish to be ascribed to the wise. (3) The speech<sup>2</sup> with Moses is different from that with the prophet nd so is the manner of it. It is impossible that one meaning which is

manner and with another person with another meaning and manner, in itself speech should be with one person with one meaning and and then the two speeches be one thing and one meaning.

If you assert that speech is one you abolish its divisions without 302 speech with its divisions and species to news or to commands. . . . 303 described by one report? And how can they be command, &c.? with their differing conditions. How can two different conditions be which it is unintelligible . . . The story of Joseph and his brethren is other than the story of Adam and Noah, &c., and how can the happened to another? Commands laid upon people in the time of narratives are one when they differ in each case; or that commands (4) The two reports of the conditions of the two communities differ report of what happened to one person be the very same as that which Noah were peculiar to that age. . . . How can you maintain that are one when they alter from time to time? How can you assert connexion between the meaning of news about past or future which makes no demands and the meaning of the imperative? News has no imperative and the imperative no news. True they belong to the category of speech, but they differ in species. . . . But you can't refer Nor can you refer the difference and plurality therein to the words 'barat) . . . for these correspond with the meanings they express ... and so the meanings are plural as the words are....

of the corporeal being and the angel taking the form of a man being For what is 'assuming the likeness' and 'taking the shape'; and how is there an appearance?... In our view Gabriel is an ethereal being1 who became gross and visible to human sight, like diaphanous vapour which is invisible and becomes thickened and visible as clouds; or we hold that the one entity is annihilated and the other produced without the assuming of another appearance or personality. One substance cannot become many substances except by adding other substances As to your argument from the spiritual being assuming the likeness like the (divine) idea appearing in words ('ibarat) this to us is folly. to itself; and by substances we understand the spatial which is not patient of interpenetration, so your thesis is meaningless.

So when God created man and made them to understand His speech 304 The Ash'ariyya. Al-Kilābi said that God's speech in eternity is only said to be command, &c., when the persons addressed are in these categories they can be ascribed to Him. They are to Him as existent, and their presence is a condition of responsible obligation.

ubition, &c., and that the non-existent was the object of an eternal Al-Ash'ari held that God's speech was eternally command, pro-

<sup>2</sup> khitāb not kalām, because the former would normally require the presence of the nukhātab or person addressed.

command as though it actually existed.... If a non-existent thing existent? . . . We are bound by laws commanded in the prophet's can be commanded why should not the person commanded be nontime, and if law can precede a person's existence by even one year why should it not do so eternally?

ceivable in what does not but may exist. The relation in reference to the subject of the relation is to be referred to the universal capacity capacity of the known and decreed. . . . We argue similarly as to God's hearing and seeing. . . . Neither hearing nor seeing can be conthe divine quality when perception is meet, i.e. in a state of existence tain that what God can know and decree is infinite, and we believe of the quality; in reference to the object of the relation to the nected with the non-existent, but they only become perceptible by alone, not beforehand. Thus the divine command is related to the Shahrastani | The fact is that this difficulty of the relation of God to finite? (3) Or it must be accepted that knowledge is a quality capable of perceiving all that is laid before it, and power capable of producing that God's cognitions and decrees are infinite, and that is only connot God decree and know eternally when the world was non-existent? Then how can knowledge and power be related to a pure negation? (1) On the assumption of existence? Then how is assumption conceivable in reference to God?... (2) Or were power and knowledge related to what really existed existence being circumscribed and all that is meet to exist. These categories are infinite. Thus we main-305 what was non-existent in eternity affects all the divine attributes. Did thing commanded....

words 'Are not the creation and the command His?' (7.53). There is the opposition as between word and deed from which it can be induced that God's command is uncreate. Were it created the words 16. 42), a precedence which is only conceivable in eternity in other parts like the vocative and so on. . . . The interrogative is inconceivable of God in the sense of asking for information. . . . 'Am I not your Lord' (7.171) is simply a figurative way of making a person see that the case is thus. The commands are statements connected 'O Zaid' which means I call Zaid.... As it is possible to relegate all categories of speech to two without impairing the verity of speech so they can be reduced to one as we assert. Revelation calls it 'command in the words 'Our command is one' (54. 50) . . . and in the 'Are not the creation and the command His?' would be mere supposition. . . . Moreover, the Qurān shows that command precedes creation ible we say that the Mutakallimun confine them to six; others add As to their assertion that a speech which has no parts is unintelligwith reward and punishment just as vocatives are statements, e.g. 306 307

TRANSLATION

reference to the first phenomenon. Thus it is established that God's

Different meanings are like different cognitions which one know- 308 cognitions which exist and will exist to knowledge itself. This idea is Similarly different reports and commands hough they demand different words and meanings are comprehended by one idea, 1 i.e. the Real Eternal Speech. 2 Differences in time make no more difference to speech itself than does the different state of difficult to grasp because our experience is the reverse. edge comprehends.

perceived in less than a moment, and the subject would know that he 309 time. . . . Again, communications received by way of a vision in a plicated question in an instant, but the tongue and pen need endless and the mind is one in speech; 3 plurality is to be conceived only in explanations to convey it. . . . The intellect is a unity of perception, saw and heard as it were one thing and one subject of communication (ma'nā). . . . Similarly the mind perceives the solution of a com-But if we consider the way in which the mind grasps a concept and we abstract it from corporeal matter and fanciful images in the mind we obtain a universal intellectual perception, which does not alter with dream would take more than a day to describe though they were he world of sense. . . .

proving his veracity. . . . The early Fathers used to say 'O Lord of 310 the Quran was the word of God, composed of chapters and verses . . . the Mighty Quran', 'O Lord of Ta ha'.... The name Quran was given camel collected (qara'at) her milk in her udder'; and assembling can only be truly predicated of that which is separate. But such things The Mu'tazila. Before this difference arose Muslims agreed that and words read and heard . . . and that it was a miracle of the prophet, because it was an assembling together as in the phrase 'The shemay not be said of the Eternal Word of God.

The community has agreed that the word of God is among us. We and hear it with our ears (9.6). But how can such terms be applied read4 it with our tongues, feel it with our hands, see it with our eyes, to the eternal quality?

you God's speech is words that He initiated in a substrate that existed and passed away. What we write is our own work, and what The Ash'ariyya. You were the first to upset this consensus. With we read is what we have acquired. . . . What is among us is not the

ma'nā.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> O. appears to have qubil, reception; but qaul is to be preferred.

<sup>4</sup> Reading and reciting are synonymous in Arabic. The ability to read silently is comparatively modern. If I remember rightly 8t. Augustine was astonished to see 8t. Ambrose reading without moving his lips. Thus here, 'reading with the tongue'

which our vocal organs produce, but a meaning beyond that. And we [Shahrastāni] We do not deny that a book . . . is not eternal, but one and not many. It is agreed that the speech of God is not that believe that that meaning is one, eternal: you that it is like ours, 312 many, temporal. . . . Obviously the word Quran is being applied the question is as to whether the words therein are an eternal quality,

both to the reading and that which is read. . . .

The true answer is that the verses which Gabriel brought to the ness Gabriel appeared is called Gabriel, so that it can be said 'This is and wrong', and you don't mean the expression2 apart from the for true and false are in meaning, right and wrong in words. One can be sound and the other unsound. Sometimes the expression is is for us to collect it and read it '3 refers to the expression, while 'Then it is for us to explain it' (75.17) refers to the meaning. If the book qua book were the Quran he would not have said in another verse purified pages wherein are upright books' (98. 3); so that now the Quran is in a book and now the book in the Quran. . . . Honouring the book because of what is written in it is like honouring a house for apostle are called the speech of God, just as the person in whose likeand, God's speech is among us: let none touch it but the purified. 'It God's speech and this is Gabriel.'. . . In each case it is the revealing agent (muzhir) which is referred to. You say 'Your speech is right meaning, but the expression as the revealing agent of the meaning, mentioned when the meaning is meant. Thus: This is God's speech, 313

letters are themselves the speech of God. Since the speech of God is that what is between the two covers is the word of God, and what we uncreate the words must be eternal, uncreate. In the earliest days they disputed about the eternity and novelty ... but now it is the novelty of the letters and words, and the eternity of the speech and command to which the expressions point that are in dispute. The Fathers ascribed pre-existence to these words regardless of any other Al-Ash'ari departed from the consensus when he asserted the novelty The Fathers and the Hanbalites said: Agreement has established read and write is the very speech of God. Therefore the words and divine attribute, while the Mu tazila said they were created in time.... of the letters, so that what we read is not really the speech of God, but the sake of the householder.

<sup>1</sup> Here B. alone may be right. <sup>2</sup> Or, more fully, the words in which it is expressed. <sup>3</sup> It will be remembered that the Mu'tazila affected to regard 'collect' as the meaning of (qara'a).

that what we read and write is the speech of God, without going into only metaphorically. But why did he not say that revelation asserts the howness and reality of it?

TRANSLATION

The Fathers said, 'We do not claim that the letters are eternal.' 314 They suffered terribly at the hands of the Mu'tazila for refusing to admit that the Quran was created, and that not for letters and sounds which we make and acquire. Nay, they knew that God possesses Speech, Word, and Command, and that His command is other than His creation (cf. 7. 52 and 30. 3, &c.).

said<sup>2</sup> concerning revelation 'Sometimes it comes to me like the ringing 317 command is pre-existent and His words are eternal, and the words 316 Since we have not detailed information about the Fathers' belief 315 the corporeal things reveal the spiritual. . . . The words and letters are eternal. God's words are unlike our words.... As the letters are sists in God's word, preserved in His command. . . . God's speech is not like our speech as we learn from the example of Moses, who heard God's speech as it were the dragging of chains, and the prophet who of a bell. This is the more grievous way. Then he (Gabriel) leaves me that the Quran is the speech of God it is not legitimate to infer that are the words of thy Lord' (6. 115). Sometimes word is mentioned (39. 71); sometimes command: 'Our command is but one' (54. 50). reveal! the command, and the spiritual things reveal the words and the means of the words and the words are the causes of the spiritual beings, and the spiritual beings rule the corporeal, so everything subthey meant the reading or the read, the writing or the written. . . . They said that the proof that God had words was the text 'Ended Thus God has one command and many words. Therefore we say His and I retain in my memory what he said.'

#### CHAPTER XIV

On the Reality of Human Speech and Psychic Utterance

AL-Nazzam said that speech was an intangible (laiff) body sent forth 318 The air receives its shape and then strikes the drum of the ear which to the intellectual faculty4 and understood. Sometimes he says speech is a movement in an intangible body according to a specified shape. by the speaker, which strikes the air and sets it in motion as in waves. receives its shape; then it reaches the khayal, whence it is presented Then he became confused as to whether the shape, when it was

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I.e. by being their sphere or theatre.
 <sup>3</sup> This was said to be the hinder part of the first venter.
 <sup>4</sup> ad-fibr al-aqii. Fibra, according to Avicenna, is a movement. Cl. Ishārāt, 127. 7-9.

originated in the air, was one shape which the hearers hear, or many. But he did not understand this and many other of his borrowings

tongue and vocal organs so arranged as to express the meaning that The philosophers apply the word 'speech' (nutq) to that of the ing of the soul, and (c) the conceptions of the imagination. These are true and false—universal abstracts; . . . if to the purely psychic they are reflection and oscillation between the true and false until the middle term is reached and the right indication understood; . . . if to the purely imaginative they are supposing and picturing-sometimes picturing the sensible in the intelligible, and sometimes supposing the is in the mind; also to (a) distinctions of the intelligence, (b) the thinkideas in man's understanding each with its own relation. If (the ideas) are related to the purely intellectual they are the distinction between intelligible in the sensible. . . .

320 on to the imaginative faculty which exercises supposition-thence intelligent faculty which exercises distinction. Thus there is an ascent the psychic faculty where the soul exercises thought, thence the Speech reaches the drum of the ear where it is perceived and passed from sensation to intelligence-from the many to the one.1

Abū'l-Hudhayl and al-Shahhām and al-Jubbā'i maintained that The rest of the Mu'tazila disputed as to whether there could be letters speech was purposeful words<sup>2</sup> heard in noises but not heard in writing. without sounds as there were sounds without letters.

sounds.3 What the intelligent man revolves in his mind is speaking Al-Ash'ari said that speech was an idea subsisting in the human mind and in the speaker himself (dhāt); it was not in letters and 321 (qaul). He hesitated whether to call the words formed with the tongue real or metaphorical speech. If the former, then psychic utterance could only be called speech equivocally.

recounting what he has seen or heard in the past, or conversations The Mu'tazila held that before revelation men perceived in themselves with others as though they were still present, or meditations as to 322 words for psychic speech. Though his mental faculty4 be empty of two promptings,5 one inviting them to a grateful recognition of their maker, the other to a denial of the same. . . . These two impulses give The Ash'ariyya. A man finds speech going on within himselfevery idea... psychic conversation (hadith) goes on even in sleep.... what ought to be done. . . . Supposition, reflection, &c., are (only)

<sup>1</sup> I have shortened this section very considerably.

\* dhim, i.e. the faculty of the soul (nafs) which can embrace the external and internal senses and is provided to acquire cognitions. See al-Jurjāni.
\* khāṭir is a difficult word to render. <sup>3</sup> I.e. practically consonants and vowels. mufida, lit. 'profitable'.

paychic conversation. Often he takes a pen and writes it down with- 323 they deny it? Moreover, all men's processes of logical reasoning are out uttering a word. . . . The meaning of words differs in different places: the intellectual content does not. Thus the meaning of Allah is precisely the meaning of Khudha and Tangri and Sirbāwand, and so on. This psychic speech of man distinguishes him from the beast. information about the soul's speech and conversation, so how can

said to speak 'O ye mountains', &c. (34. 10). 'The thunder tells forth 325 ignorant of Persian; but the man who knows both languages talks to 324 people liked to agree on signs and nods mutual understanding could maker's existence. . . . It all proves that speech is not a kind of never thinks of an Arabic word, the same may be said of him who is posed of properly arranged words uttered by the tongue. . . . He who existence like the other ideas, but it differs conventionally, so that if be attained in that way. . . . A proof that God calls the warbling of the hoopoe said', &c. Even the mineral world is metaphorically his praise' (13. 14). What is meant is that all these point to their accident with an intellectual existence, but it is an utterance in the They may be metaphorical or real psychic conversations, but they do not determine the tongue's expression... He who knows no Arabic himself in either, so obviously they (sc. the promptings) are questionings2 and conversations which follow the expressions a man learns in proceed, so that if we suppose a man to be without these expressions has power over speech is a speaker: he who has not is dumb; and consequently speech is not a genus or class in itself with an intellectual his childhood. The expressions are the roots (uşūl) from which they he is dumb and unable to speak. Yet we cannot doubt that though he is without language his intellect understands every intelligible, though he has never heard anything. Therefore real speech is combirds, the sounds of insects,3 the creeping of ants Speech and Speak-The Mu'tazila. We do not deny the promptings of man's heart. ing. Solomon said (27.16) 'We have been taught the speech of birds

to. Professor Gibb has kindly consulted his colleagues at the London School of Oriental Studies, and tells me that they think the word is 'the title bhagavan given vant "bounteous one" though exact confirmation of the title is lacking. Other suggestions are that the 'Dailami and Giläni names ending in awand are meant (Minorsky) or Śri-mant, in dialect Śri-vant, a common title of Vishnu'. I cannot find fourth (variant Sirnāwand) I am unable to identify. The languages which the author has explicitly mentioned (p. 319) are Arabic, Persian, Hindi, Greek, Syriac, and Hebrew. The first two are accounted for, and none of the last three can be referred <sup>1</sup> The first three are the names of God in Arabic, Persian, and old Turkish. The very commonly to Buddha in the combination Sri-bhagavan, or possibly Sri-bhagaany helpful parallel in the index to al-Biruni's India.

 <sup>2</sup> tagărăl, or, perhaps, determinations.
 3 fută. The margin writes 'that which has no speech'. Damiri in his Hayât al-Hayauân, does not recognize this creature as an individual animal.

tongue with a conventional meaning which mankind may or may not ing. You Ash arites follow the philosophers in defining speech as animal, making speech his specific difference. . . . Hence you ought and mould: then it would follow that God's commands would lie upon psychic utterance, as you follow them in defining man as a speaking to say that the speaking soul is man . . . and the body is its instrument the soul and spirit, not the body, and that the resurrection would be possess and still remain man. For he is distinguished from beast by form and shape; not by soul and intellect, and utterance and speakfor souls and spirits. But here you leave the path of orthodoxy.

The Ash'ariyya. The human mind perceives meanings beyond by indication and signs if he is dumb. That which happens in the He who can distinguish between these relations can easily imagine psychic speech and the doctrine that that idea is a genus or species 326 those of intellectual distinguishing, and mental images. . . . Every of the uniqueness of his Maker by deduction and inference; but this in Arabic or Persian expressed by the tongue, if the man can speak; imagination, the soul, and the intellect respectively is not the same. of ideas whose reality does not differ; and that which is in the rational being is bound to use his reason until he attains a knowledge is only possible after long mental processes involving psychic speech imagination, and tongue is not a real stable genus and species, but differs as convention dictates among different persons and in different places. This is not real speech.... The ideas in the soul are existent verities which the soul ponders over with its essential speech and intellectual (power) of distinguishing....

gave them intelligence and a real speech properly articulated as a assertion that it would follow that the soul was a spiritual substance mutual understanding would ensue' this exactly proves our point that ingual speech is figurative speech. Understanding is psychic speech apart from intellectual knowledge.... The speech and signs of men miracle for the prophet concerned; or (2) he laid speech upon their as when the shoulder of mutton cried out 'Don't eat me'. The 328 As to what the Quran says of the speech of animals (1) either God tongues (they being unaware of it), and the prophet understood it . . . As to their saying 'if people liked to agree on signs and words, refer to psychic speech as opposed to the sounds made by animals.... 327

The philosophers hold that the human soul in the sense that beasts and plants share in it is the first perfection2 of a natural body, i.e. one without a body does not deserve an answer....

Professor Nicholson reminds me that al-Jurjani explains that this term can be <sup>1</sup> V.s., p. 105, note 3.

llustrated by the example of the relation of the shape of the sword to the iron:

TRANSLATION

man. Thus speech (nuig) is a specific attribute in either case. They 329 was like a Mu'tazil in agreeing with our natural philosophers that the saying 'It changes from moment to moment' and their saying 'It in it it is a substance without a body; it is the first perfection of a distinguishing mark of the angelic soul while the potential belongs to said that the substantiality of the soul must be asserted before you give it a reasoning speech, and though al-Ash'ari agreed with the dent1 which does not remain for two moments, i.e. life only; yet he soul was not a spiritual substance insusceptible to change, but that it is a body susceptible to generation and corruption and an accident which follows mingling. There is no difference between their does not remain for two moments', i.e. it exists from moment to lectual source potentially and actually. That which is actual is the Mu'tazila in denying that soul and spirit were substance, but an acciorganically alive potentially; in the sense that men and angels share natural body moving it spontaneously from a rational (natqī) intel-

should be corporeal. Its special property is that it perceives itself 331 search for causes;...its production of the latent powers of others as 330 What they know they know by nature. . . . Further, every bodily faculty is limited in its effects. But the intellectual faculty of the soul is infinite. . . . Therefore it is impossible that its essence and faculties ceiver and perceived . . . nothing veils it from itself. It is not like the senses for they do not perceive themselves through themselves, nor like that which perceives by an instrument so that if the instrument is damaged the perception fails. . . . Another proof that the soul is not The philosophical theologians infer the existence of the soul from its activities; . . . its hesitation in intellectual judgements and its when a teacher educates the soul of his pupil from potential to actual through itself. . . . It is not a bodily or psychic instrument. It is pera body nor a bodily faculty is that abstract universal knowledge capacity to write. . . . Animals do not possess this peculiar property. cannot inhere in a body....

Matter does not enter into sensation but the representation which 332 corresponds to it is impressed on it and the imaginative faculty forms an abstraction of it. Sense appropriates it when it is present; the imaginative faculty when it is absent, and thought forms an abstraction of it, but as a particular and personal thing. The intellect forms second perfection' would lie in the inseparable accidents, e.g. the sword being one universal abstraction apart from all material associations....

<sup>&#</sup>x27; The other reading 'without an accident', &c., may be right, but the following

clause makes it improbable. <sup>2</sup> dhāt.

mingled souls differ from bodies and their faculties and other mingled souls in their movements from potential, theoretical, and practical capacity to perfection; as the matter of their material intelligence<sup>1</sup> is different from the matter of other bodies, so their movements from potential to actual are different. Corporeal matter assumes the form of three dimensions; psychic matter assumes the form of conditions, the derived intellect,<sup>2</sup> the intellect in property,<sup>3</sup> and the intellect in actu, in that order....

A further condition is found during sleep when events of years and 334 very long conversations which it would take volumes to record pass in a moment of time. . . . It might be thought that these are like forms seen in a mirror, but that is not so because such dreams are of successive events, not of simultaneous visions. . . . Now if the body or one of its faculties was the locus of these perceptions the sequence and succession of phenomena would demand time and priority and posteriority, so it is clear that the soul is not a body and its essential perceptions are not those of bodily senses. . . . It is superior to time and place. . . . This condition is not peculiar to sleep but belongs also to wakefulness. Its properties are that it can receive the impressions

335 of cognitions one by one, or altogether, and can perceive the answer to a difficult question in an instant. . . . Thus it is clear that the soul is not of those bodies which can be defined . . . nor is its speech that of the tongue which changes with people and country; it is the very root of humanity.

All these propositions were objected to:4

336 (1) What is the meaning of this 'perfection' which you posit of natural organic bodies potentially endowed with life? Is it part of a body, an accident, or something beyond the body? Of men and angels you say it is a substance beyond the body. But in the way in which perfection is common to beasts and plants it is not common to angels.... You have used the word perfection ambiguously meaning actuality and existence, ultimate completeness, soundness.... Such things should not occur in definition....

337 (2) We agree with what you say about the soul's activities, but
<sup>1</sup> Al-Juriāni defines 'aqi hayyulānī as the pure capacity to grasp intelligibles. It is

called material after the manner of prime matter which is free from form.

The derived intellect (mustafed) has in its consciousness deductive knowledge or monoscess which it has a long to the consciousness.

processes which it has already employed.

§ malaka. The knowledge of necessary propositions (habitus primorum principiorum cogliabilium) with the psychic capacity to 'acquire' deductive knowledge.

run cogliabilium) with the psychic capacity to 'acquire' deductive knowledge.

Shahrastani himself appears to be the author of these criticisms. He usually claims the last word in the chapter for himself, and cf. 'we say' under the third objection.

TRANSLATION TRANSLATION

what would you reply to one who ascribed them all to the perfection of man's composition?... The wonders of nature are due to properties in mixed and composite bodies.... All the properties that you mention can be attributed to perfect composition alone, save one, 338 and that is the soul's grasp of universals....

(3) You argue as though every accident which inheres in a substrate must necessarily be subject to division with the division of the substrate, but we do not admit that this is necessary. Accidents of contact and composition dissolve with the division of their substrates—others remain in the part as they remained in the whole... We say that if the division of the substrate necessitates the division of the accident, then the unity of the accident demands the unity of the substrate.... A point is an accident and it is indivisible, so you must posit a substrate for it, one in essence indivisible as to the body, and its bodily substrate must be indivisible....

Does the one universal idea which the intellect grasps remain with 339 like the relation of the internal senses to man's intellect. But here 340 it in its memory actually for ever or can the intellect be utterly unmindful of it?... It is common experience that man is unmindful of which is a bodily faculty. If it can preserve them universally, why cannot a bodily faculty actuate them universally? . . . Or are they preserved in the separated intelligence which works upon it (the memory) by way of emanation and gives it the first form itself, thus reminding it of what it had forgotten? Two difficulties here arise. First, how is the distinct form impressed on the essence of the giver of forms separately so that one man receives one form and another man another while the giver of forms preserves the whole in distinct and separate ways . . . yet remains one in essence and universal in relation? It is an utter impossibility. Secondly, if your conception of memory is right it must apply also to the first perception, so that you assert that he that perceives universals is the Agent Intellect, just as it is he that remembers (preserves); and the human soul does no more than arrange what is presented to it.... Thus man comprehends with a comprehension in the essence of the agent intellect just as he remembers with a memory in the same. So the passive intellect is his actually, as the active intellect is actually from him (the agent intellect); and the relation of particular intelligences to him . . . is intelligibles once attained. Yet they remain preserved in the memory we touch a most difficult question between us and the philosophers, which will be dealt with elsewhere, if God will.

#### CHAPTER XV

CONCERNING OUR KNOWLEDGE THAT THE CREATOR IS HEARING,

not in a way that added anything to His being Knowing about the being seeing, hearing, was that he knew about sights and sounds, but who said that the meaning is that He lives, contradict al-Ka'bi, like too, who said that He hears and sees according to His essence. Those al-Jubba'i and his son. Others said that it means He perceives sights knowable. In this the followers of al-Najjār agreed. The Mu'tazila, 341 Al.-KA'Bī and the scholars of Baghdad said that the meaning of God's

342 are two qualities subsisting in His essence additional to His being hearer the opposite must be affirmed.... If God is alive sight and Al-Ash arī said He hears with hearing and sees with sight, and they knowing. His proof was that if God cannot be called a seer and a hearing must be ascribed to Him or He would be deficient; for they are attributes of praise. God has described Himself thus....

what he hears and sees is in his mind, and intelligence. His sight does not sense the thing seen, but the seer senses and the hearer Al-Ka'bī said that he did not admit that sight and hearing were senses, not the ears.2 This is real knowledge; and since a man gets perceptions additional to God's knowledge. A man's perception of it by sight the sight is called sense. But it is the knower who perceives and his perception is not additional to his knowledge. 343

not a difference of genus or class, but of general and particular, but 344 the soul's consciousness is the same in both cases. If the perceiver afterwards sees it finds a difference in the state (of his knowledge) but The proof of this is that a man who knows a thing by report and

at his elbow. But this is not the case. Al-Jubba'l said if a living being has a sound body, he is called hearer (and) seer; there is no other ceives black as it perceives white. If it perceived by a perception it perceived by perception it would follow that when his sense rang with horns would blow;...he would see far-off friends and overlook those sound, slave-girls would be singing before him, drums would beat and meaning to perception, human or divine. A sound essence perceives all that is presented to it whether resemblances or contraries: it percould perceive some things and not others that confront a perceiver, just as we can know one thing and not another.

They saids that if perception were admitted of men it could not be

between the hearer and the sound. Smell, touch, and taste require 345 bodily contact, and therefore must be denied of God, while the other sight must be light between the seer and the seen and an open space Another condition must be a sound body, and another condition of wo senses require conditions other than life for real perception.... admitted that the mere being alive was its governing principle. Thus your position is untenable.

gave no meaning to perception. . . . Al-Ash'arī said it was a genus of which are particular cognitions beyond His being Knowing.... Those who take the other view say that if knowledge of a thing combines Al-Ash'arī said that perceptions, i.e. cognitions as a result of Knowledge can be of non-entities, perception cannot. . . . Al-Ka'bī cognitions. On this theory God hears and sees with two perceptions with other knowledge of it and the object of the cognitive process becomes united therein and the two cognitions are equal in the soul's information received and actual vision, were a different genus. attributes, difference between them is inconceivable.

when we see something we have only heard of before . . . and we 346 Yet we do find a difference between knowledge and perception know that the two genera are different. . . . If a blind man comprehended all that a man with sight comprehends he would obtain all knowledge except the perception. Therefore the perception is additional to knowledge....

it would follow that the hearer would hear with sight and none of the Those who will have no analogy drawn from the human frame hold it possible that God should create vision in the mind and knowledge in the sight. In that case knowledge is confused with perception, and senses would have their distinctive character as God has given it

perception, so Jubbā'ī in denying perception virtually affirmed it. . . . 347 sight and hearing was defective in other ways. If the denial of defect is to stand in the place of perception, then that defect must exclude Without a defect' is pure negation and its perception by sense is inconceivable. The difference between the two states of perception non-existence, for in that case the difference would not-exist; for In answer to al-Jubbā 7's definition of seeing and hearing as meaning 'A living one without a defect' it was said many a person with (v.s.) and the non-existence of perception cannot be referred to pure difference in non-existence and the non-existence of difference are being a hearer and a seer though they both imply that he is alive. Therefore they must be referred to something additional to his being one and the same. There is a necessary difference between a man's alive, otherwise the necessary difference would not exist....

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Perhaps the words 'and eyes' bave dropped out. 1.jt. 'heart'.
 Perhaps the words 'and eyes' bave dropped ou's It is not said who the speakers were; presumably al-Jubbë'i and his school.

It is remarkable that they carried this analogy so far as to talk of rays of light which are luminous bodies sent forth from the sight to the object of vision . . . and of reflection as in a mirror.

Reasons for the absurdity of this view, and also for the view that a form is transferred from the object to the sight. 349

corresponding to the external form, or is it the perception of the perception the external sense of eye and ear or are they instruments Some think that this is knowledge, seeing that it is within: others that it is a perception more specific than knowledge seeing that its perceiver is external. Again are the five perceptions really different 350 Is perception the perception of a form in the perceiver's sense external without an intermediary form in the sense? Is the place of traries can be found together therein while perception remains one? so that their difference is in species or is the difference referable to of the common sense in which real sensation resides, so that conthe percepts?... This is the question at issue between the Mutakalimun and the philosophers.

the ear, and the heart respectively. The difference between knowledge and perception corresponds to the difference in their respective The Mutakallimun hold that the five senses embrace five different 351 perceptions.... A man sees with his sight... as he knows with his mind (heart). The seats of vision, hearing, and knowledge are the sight, latter can be predicated of God. This is the theory of those who make that perception is knowledge assert that the locus and the reality of them are the same, except Al-Ash'ari who said that every perception was knowledge but not every knowledge was perception. Perception was a special knowledge demanding an individual percept and having the existent as its object. Existence of the thing perceived is necesthe necessary, the possible, and the impossible. He hesitated as to places. . . . Some senses demand a contact, others do not—only the a distinction between perception and knowledge. Those who hold sary for perception, but knowledge can deal with the non-existent, tions. His followers did not hold that existence was the governing whether all the perceptions were special cognitions or (just) percepnecessity for perceptions, but contact was the necessary condition.

objects at hand appear comparatively large. If perception were in the and how it is that large objects at a distance appear small and small 353 eye and were connected with the object as it actually is, the thing The philosophers explain their theory of sight; the lens of the eye; 352

only a point; and falling rain is seen as a straight line whereas it is rapidly round, the sight 'perceives' as a circle while it is actually would be seen in its actual size and form. A point of flame whirled actually circular in form. Thus it is established that the true sense is within, not in the external form. Sight and hearing differ from the other senses in that their percep- 354 tion is other than that which is impressed on them.2 All these faculties are prepared to receive the emanation which comes from the Giver of forms, for the sense does not originate perception.

perception in the hearing. It is generally held (al-gaum) that they are 355 The nearest approach to this theory was al-Ash'ari's method of united in the common sense so that the seen is read and the read is separating between hearing and seeing and the other three senses. He made physical contact a condition for these latter and asserted the relation he hesitated as to whether perception was a particular knowedge or another comprehension<sup>3</sup> in the common sense. On his theory the perception by hearing might reside in the sight, and the seeing seen. In reality of perception there is no difference and they have one When he realized that hearing and sight had a particular internal existence of bodily senses, though he did not attribute them to God. ocus. The Mu'tazilite theory of perceptions is confused....

#### CHAPTER XVI

THAT THE VISION OF GOD IS AN INTELLECTUAL POSSIBILITY AND A DOGMA OF REVELATION

ceding chapter. The Mu'tazila, claiming that a human organism is No Muslim has asserted the possibility of vision in the sense that rays Dogmatic theologians differ as to whether vision is a perception necessary for sight, deny the vision of God absolutely. Al-Ash'ari asserted that it was possible and must be believed. He hesitated as beyond knowledge or a special knowledge as mentioned in the preto whether it was a special cognition, i.e. connected only with an existing thing, or a perception virtually the same as knowledge in its from the eye can reach His essence or that the vision is of the senses.

P. 105.

Ma'nd, medium of perception. Ibn Hazm, iii. 3 defines idrak as a ma'nd added to sight and vision, namely the idea of comprehension which is not in sight and vision. Here follows the physical theory of hearing which has already been given-see Idrak, he says, is to be denied of God in this world and the next.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This 'hesitation' to which Shahrastani refers more than once was perhaps to be found in the three monographs which al-Ash'ari devoted to the subject of the visio

358 Abū Isḥāq took much the same view save that he called vision a ma'nā which neither affects, nor is affected by, the thing seen. It is virtually the same as knowledge, unlike the other senses...

We have shown above that visual perception does not require the junction of rays of light with the object of vision nor the separation of anything from the seer.<sup>1</sup> Therefore there is no question of influence in either direction, so that ma'nā is like knowledge or ma'nā is a genus of knowledge. Agreement has already been reached on the possibility of our knowing about God. This is as far as we can go in asserting the intellectual possibility of the vision of God.

The Mu'tazila raised five objections:

and if you have found in that which exists a valid cause for vision... and if you say that vision is a special knowledge or an idea in the place (hukm) of knowledge ... then you have not sought a valid cause for knowledge ... so why do you seek it for vision? Say either that vision has the same objects as knowledge or that there is no cause and no valid ground for it.

(2) No argument from the hal is permissible in your case because you Asb'arites deny it and refer the categories of the universal and particular, separation and sharing, to mere relationships....

(3) We cannot admit that vision has as its object pure substance and pure accident, . . . since you cannot subtract colour from the substance seen . . . nor can you see all accidents. . . .

360 (4) As the visible is more specific than the knowable and vision is connected with the known according to the attribute of existence so we say that it is connected with the existent according to the attribute of origination....

onnected with the existent and existence makes them valid, or that vision is a peculiar property connected with every object? The first involves the heresy that God can be heard, smelt, tasted, and felt—the second it is incumbent on you to demonstrate. That sight does not affect and is not affected by the thing seen is the question in dispute....

The Ash'ariyya replied to (1): We are not alone in seeking a valid cause for vision, for you yourselves find it in colour and that which is subject to colour. We ask what is the common ground for these two categories of substance and accident being visible. It is not in their being substance and accident. . . .

TRANSLATION TRANSLATION

As to (2) it may apply to al-Ash'arr's school but the Qādi Abū Bakr, 362 who is my guide in this matter, held the theory of states so that the objection falls to the ground....

As to (3)... A man sees a person afar off but he cannot tell what 363 his colour or sbape is; afterwards these become plain. Therefore colour and shape are not the same as body to the sight. What is it which unites these in perception?...

As to (4) we reply that existence in time cannot be the valid cause 364 either on your arguing or ours. For some accidents are not visible, and if existence in time were the cause of a thing being visible everything that existed in time would be visible. With al-Ash'ari the existing in time is an existence preceded by non-existence. The latter can influence nothing, so only existence remains as the cause (of an object being visible)...

As to (5) we say . . . that the five senses have different properties 365 and perceptions and no sense shares in another's peculiar property. None of them is connected with substance and accident in one uniform way, but all of them are connected with accidents. A condition of their connexion is bodily contact except in the case of hearing and seeing. . . .

Scholars differed as to the valid cause of hearing.<sup>1</sup> Some said it was 366 existence; others, existence in relation to the audible being speech. Speech is sometimes a meaning in words, sometimes a psychic utterance. Both can be heard.

We have already asserted that there is a psycbic speech which has no language. Similarly we assert that there is a psychic audition without language—sometimes it comes through an intermediary and a veil, but not always. 'No mortal can expect that God will speak to him except by inspiration or from behind a veil, or by sending an apostle' (42. 50). Inspiration, then, is without intermediary and veil, as He says 'He inspired His servant', or as the prophet himself put it 'He blew into my heart' (v.l. spirit). Sometimes it came from behind a veil as to Moses, 'And his Lord spake to him'; and sometimes by the intervention of a prophet and a veil as He says 'Or He will send an apostle'.

In fine in this life we understand speech in the soul. Our tongue expresses the meaning; the hearer hears it, and by bearing it reaches his soul. Thus speech reaches the soul by these means. If these means were removed so that the soul could perceive what the reasoning soul contained, a real speech on the part of the speaker could be substantiated and a real hearing on the part of the hearer, and without sound, tongue, or ear.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. has 'the seen'. Avicenna uses the words ittisil and infield of the conjunction and opposition respectively of the stars, Nojūt, 393.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> sam'. Hearing a divine message, not ordinary hearing is meant.

Thus are we to think that Moses heard the speech of God. Messages (risalat) come through apostles (rusul); speech without an intermediary, but from behind a veil. The speech of God is audible with our hearing, read with our tongues, preserved in our breasts. 367

dignity of a prophet; if he did know that it was a possibility then his He asserts impotence or lack of vision on the part of the seer, saying But look at the mountain, for if it stays in its place thou shalt see me'. If the mountain in its massive strength could not support the revelation of God how could mortal vision? Thus the impediment is linked to a possibility and the impediment is referred to the weak-368 ness of the instrument not to impossibility itself. . . . Thus the vision Al-Ash'ari took as his authority for the possibility of the vision of God Moses' request: 'O my Lord show me! Let me look at Thee' (7. 139) and the Lord's answer 'Thou shalt not see me'. . . . Now did Moses know that God could be seen, or was he ignorant on the subject? If he was ignorant his knowledge of God ill befitted the knowledge agreed with the fact and his request was for the possible not for the impossible. The reply, 'Thou shalt not see me', equally points to the possibility, for God does not say 'I am not visible' but

If it is objected that lan is to make the negative perpetual that is absurd, first because um is corroborative, not perpetual, for does He not say in 18. 66 'thou wilt not (lan) have patience with me' a possiindicate the impediment to the possibility, but the impediment to the bility; and secondly because if it marked perpetuity it would not occurrence of the possible....

is established as possible.

369 Another text on which al-Ash'ari seized was (75. 22), 'Faces on that day shall be beautiful, looking at their Lord.'

(sam'iyya), and thus there can be no doubt that there must be a [Shahrastāni] This question is a matter of scriptural attestation vision of God. We have indicated the intellectual difficulties of the problem. The mind cannot rest entirely at east as to the necessity of the vision, nor advance to a position in which intellectual difficulties are not felt.

ural attestation, in which case the story of Moses is the locus clas-On the whole it is best to regard the visio Dei as a matter of scripsicus; but God knows best what is true.

TRANSLATION

SEVENTEEN

#### CHAPTER XVII

CONCERNING WHAT IS TO BE CONSIDERED HONOURABLE AND WHAT 370 BASE, SHOWING THAT REASON MAKES NOTHING INCUMBENT ON GOD, AND THAT NOTHING WAS INCUMBENT ON MEN BEFORE THE COMING OF THE SACRED LAW

or honourable. . . . Men's actions are not intrinsically good or bad so hat they earn God's reward or punishment. . . . The good is what the THE orthodox view is that reason does not determine what is base code approves, and the bad what it condemns. . . .

Dualists, Brahmans, Khārijites, and others, take the opposite 371 view. . . . The code gives information about good or bad actions; it does not establish them as such. . . . Reason perceives the good or the bad immediately and by discursive reasoning. . . . This is the foundation of their theory that God must do what is best, of grace, and recompense.

Al-Ash'ari distinguished between the getting of a knowledge of God through reason, and its necessarily coming that way. All knowledge comes by reason, said he, but revelation makes it incumbent on men. Our object is to deny that the reason imposes religious obligation, not to deny its rational results.

a perfect intelligence uninfluenced by any teaching of parents or of 372 hesitate over the second. He is not certain that God is injured by a ie or profited by the truth, for both propositions are in one case so far as responsibility (taklif) is concerned, and he cannot give one more codes, and then confronted with two propositions: (a) two are more than one; and (b) a lie is evil in the sense that it deserves God's The orthodox said: If we suppose that a man could be created with censure, it cannot be doubted that he would accept the first and weight than the other by the exercise of intelligence alone.

ment of what is; falsehood is a statement contrary to what is. There ... Some true reports are culpable like the statement that a prophet fled from an evil person, while some false reports are commendable like a denial of the foregoing. . . . The definition of falsehood contains Truth and falsehood are essentially similar.... Truth is a stateis no question of their being good or evil in their essential attributes. no mention of its being evil. . . .

Their only remaining argument is an appeal to custom. Men call the 373 injurious evil, and the profitable good, and we admit the propriety of this; but these categories change in different ages and peoples: some think right what others deem wrong, e.g. the killing of an animal. We say that it is the law which makes a thing right or wrong.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Impediment is a technical term for a condition which if it exists provents something else occurring; but if it does not exist neither prevents nor permits its occurrence.

on God by way of religious obligation, but He must in respect of falsehood. Then one would deny the assertion of his fellow, inviting disapproval of it, and reassert his own position with a demand for its approval, until they passed from words to blows. Each would accuse his fellow of ignorance, and invite him to accept his own thesis. Now is the good in theology; and what is good in wisdom is necessitated by wisdom, not by religious obligation, so that nothing is incumbent Suppose that two sages were disputing before Islam, one affirming and the other denying a proposition. They would define truth and if good and evil were entirely to be avoided there could be no dispute, and assertion and denial would be impossible.2... The good in reason wisdom settle and administer (all things).

If we abolish the categories of good and evil from men's works and refer them to the code, then vain are the ideas that we extract 375 words and actions, and you cannot assert the why and the wherefore, from the roots of jurisprudence. You have lost all power to compare $^3$ because deeds (on your own showing) have no character of their own.

The philosophers. . . . Being embraces good and evil, and a mixture ... Thus you have destroyed law altogether.

it shuns is disapproved by all. . . . A sound nature incites a man to ledge . . . is good, laudable, and to be sought for, while evil is the attain the approved and reject the disapproved, whether law or lawgiver impel him thereto or not. Therefore the . . . moral qualities deed, and their opposites are disapproved in practice.4 Man's perworks in imitation of God and the angels.5... The only purpose of reverse. All that the reason desires is approved by the wise: all that self-control, generosity, bravery, and courage are praiseworthy in 376 trary to it. . . . Since particular intelligences are incapable of grasping of both. Pure good is the desire of reason . . . pure evil is essentially to be shunned by reason.... No intelligent person doubts that knowception lies in the soul's effort to perfect true knowledge and good laws is to confirm what reason holds; not to present anything con-

<sup>1</sup> The answer on p. 378 makes it plain that the Mu'taziia are speaking.
<sup>2</sup> Men would not fight for truth against falsehood unless they believed that it was

Lit. 'spiritual beings of the heavenly world'.

qiyas was, of course, one of the 'roots' of the law.

eternal weal or woe are exclusively confined to them. Works help or 377 differ with persons and times, and have no properties which permanently adhere to them. The Ash'ariyya, too, were wrong in origin, and must speak to men according to the capacity of their understanding; . . . cf. 16. 126. They said that the Mu'tazila were wrong in making good and evil essential properties of works. They ought to affirm that of knowledge and ignorance, because works and from ignorance which in its species is not-laudable, seeing that divorcing them from knowledge which in its species is not-culpable, all intelligibles and universal good, wisdom demands . . . that there should be a law urging men to faith in the unseen in general, and guiding them to the best things in this world and the next in particular. . . Such a law must be accompanied by signs of its heavenly hinder accidentally, not essentially....

on the influence of the stars and the spiritual forces which govern the Sur. 23. 24). We can infer from the nature of things whether they are good or harmful, just as we can judge whether works are good or The Sabians added that things in the lower world were dependent stars. . . . One man was as good as another and no man of sound intelligence needed any one to lay down what was good or evil (cf. bad. We do not need a lawgiver (Sur. 24. 6).

The Transmigrationists. The human race has a kind of choice in 378 man's actions are worthy of humanity he is raised to the rank of angels or prophets. If his actions are bestial he is reduced to the rank of beasts or lower still. He is for ever working recompense or being recompensed for his works . . . so he does not need any one or any limes the good and evil are animal manifestations; sometimes among its actions and . . . by reason is lifted above the animal order. If animals they are human acts. There is no future world of rewards and aw or reason to pronounce on the character of his works.... Somepunishments.

The Brahman added: We need neither law nor lawgiver. If the prophet's words are intelligible, reason makes us independent of them: if they are unintelligible, they are not to be accepted.

Answer to the Mu'tazila. It is not necessary that a man should 379 If he does adopt truth it is because of impulse, custom, or purpose choose truth as against falsehood as the means of gaining his object. urging him thereto....

As to the disputants before the days of Islam we agree, but the question is: Must God reward or punish them respectively? We cannot say, because we have no authoritative information. . . . We see that there are many things of which we disapprove but God does not disapprove, like the sufferings of the innocent, the destruction of crops,

we cannot understand....

With regard to the intellectual aspect of the disputation one man's state is knowledge, the other's is ignorance. You cannot argue that God must reward or punish them on that basis. We do not know God's judgement on the matter in question. . . . Knowledge is laud-

able in itself . . . and ignorance is blameworthy.

reply that we mean by wisdom that an event occurs according to (fore)knowledge, apart from any advantage or aim. None incites As to their objection that what is good in reason is good in wisdom, so wisdom is incumbent on God, not by way of religious law, we the originator of actions to do what He does. Were there such a being he would be greater than God. . . . The wise is He who acts according to His knowledge. The ordered universe is evidence of knowledge. If any one else does something he thinks worthy of commendation without the permission of the divine King there is no philosophical reason why he should be rewarded. God is not profited thereby. So far as He is concerned action and inaction are alike. 381

Objection. If God does not profit the agent does. . . . Moreover, 382 gratitude, praise, and devotion are actions which reason asserts are

are alike to him who is neither hurt nor helped thereby. Gratitude does not carn the right to further bounty. . . . It is a duty incumbent on man, and God is not bound to reward it. If any one spent his whole short of his duty; for if he compared his paltry gratitude with the commendable. . . . Answer. Custom is not a safe guide. . . . Gratitude and ingratitude life in giving thanks for the preservation of one limb he would fall munificence of God how could he be counted abundantly grateful?...

'Necessity' in reference to God is unintelligible. It is impossible to say that man deserves anything from God, because he2 is always being overwhelmed by God's kindness.3...

should be commensurate with the kindness, but a mutual recompense If gratitude is to be the ground of commendation then the gratitude between the eternal and the creature of a moment is inconceivable. What holds one way holds the other, so that man cannot claim to 'deserve' anything of God. 383

God's 'deserving' of his creatures is not a reasonable tenet,4

TRANSLATION SEVENTEEN

because he is unaffected by man's obedience or disobedience. . . . 384 As He began by showing kindness so His omnipotence is gracious continually. How should He impose a painful service on man in this ife to reward him in the next? If He were to give him free rein so that he did what he pleased and went after sinful lusts, and then lavished gifts upon him, would not that be more pleasing to men, and evil in the sight of the wise?...

We challenge the adversary to produce an instance (wajh) of (the advantage and disadvantage . . . are not to be ascribed to the Lawgiver (mukallif) though the ideas may be. He is able to shower his benefits upon men without a precedent law (takitf). He could either notion of) good in the root of religious obligation. . . . Good and evil, lay a law upon them with positive and negative commands and reward or punish them according to their works; or give them no law and no recompense but continually favour them as he did in the beginning.

Reason is at a loss to decide such questions. . . . The divine com- 385 good or bad. This involves a denial of a revealed law which was 386 knowledge of a description which cannot include commandments, so cannot assert that an obligation rests on man or that his actions are and is a Qadari, i.e. he has (asserted)2 that both God and man have ... There can be no obedience when there is no command and no and Maker of the command as He is the maker of creation. Reason recognizes Him according to this description,1 but cannot possibly know that He lays commands on men. All that reason can attain is a prophet. . . . He who denies that there is an eternal command confirmed miraculously..... He who denies God's speech has denied mand is mere subjectivity, because no attribute by which God commands can be referred to His essence. But He is a Knower, Willer, how can it know that God wants an obedience which will be rewarded. He who denies that men 'acquire' works has denied God's speech (the reality) of men's works and is a Compulsionist (Jabriyya). . . .

affirmation, can only result in recourse to a judge whose judgement 387 To return to the case of the two disputants.3... Does the one who hits upon the truth deserve an everlasting reward? . . . An unskilled person who dives to the bottom of the sea in search of pearls at the risk of his life may be blamed by his master if he is a slave or fined by the owner if he is a partner. Approval and disapproval, denial and is sounder than the disputants' so that he can settle the case.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The MSS differ considerably among themselves, none of them agreeing with the iginal objection.

<sup>2</sup> The Oxford MS. is almost certainly wrong here.

<sup>3</sup> The author nobly develops this theme.

<sup>4</sup> See note 2. The author nobly develops this theme.

Namely that He is a knower, willer, and maker.

The argument seems to require the insertion of some such word as athbata.

good and evil cannot be settled by the usage of men but only by

were called upon to judge of different theories as to what ought to be ing to the violent. Thus the race would be preserved and anger controlled....(2) It is meeting destruction with destruction and enmity To deal with the accusation that we have destroyed intelligible deas in jurisprudence.... Suppose a man killed another and reason done, viz. (1) The man ought to be killed in retaliation and as a warnwith enmity and the dead is not brought to life by killing the slayer. If the race is preserved by such means in a problematical future, in the present retaliation destroys an actual life.

humanity. . . . Here revelation relieves its perplexity by stating from But reason will inquire whether there are other considerations than ideal principles (ma'ānī) what is incumbent on man.... 388

our father Adam is in opposition to the law of marriage of our If good and evil and the moral categories of actions were mental properties of individuals or of works it would be inconceivable that the law should call one thing good and another evil, and the abrogation of laws so that the forbidden became the permitted and vice 389 versa would be inconceivable. . . . The law of marriage in the code of prophet Muhammad. Often this kind of case can be explained thus: whereas another thing may be forbidden because of something else. Laws take the place of intellectual properties and are related legally to individual things and to works. Good and evil in truth and falsehood is like the permitted and the forbidden in fornication and marriage, wine is forbidden, a dog is unclean, because of (a property in) itself, and like the possible and the disallowed in buying and usury.

thanked, so they ought to be given because the advantage of them Objection. Thanks profit the thanker and do no harm to the 390 Al-Isfara'ini said that thanks tired the thanker and the thanked was none the better so there was no point in giving thanks....

outweighs the disadvantage.

Al-Isfara'ini replied that they might harm the thanker because he met the multitude of God's kindnesses with his puny thanks. There and chooses to offer thanks for the small, that is imputed to him as can be no doubt that if a man receives many benefits great and small, calpable folly.

Objection. The thanker does not confine his thanks to particular blessings or the least of them. He includes them all though he may mention one to cover all.

Al-Isfara'ini. It is unbelief? to confront favours with thanks as 391

<sup>2</sup> Or, ingratitude. The second is the primary, the first the more common, meaning. 1 Le. the act itself does not determine the character of the action.

benefits of God cannot be recompensed. To make the attempt is unbelief. If the idea is to profit God as the thanker is profited that and the beneficent above profit and loss how can thanks be commendable? Thanks only profit the thanker if they are offered with the consent of the thanked. If his consent is only known by revelation then thanks are only commendable through the law. However, men grow up in the ways of the sacred law, perceiving that thanksgiving is approved by religious people and think that the intellect though they were a reward and return for favours. The innumerable too is unbelief. If the favour is beyond comparison and recompense, unsupported decrees its suitability.

Reply to the philosophers' contention that existence comprises good, and evil, and a mixture of both. According to you every existent thing is good, and evil is only to be predicated of the nonentity. But on this basis your argument is unsound, for if existence comprises the good then existence comprises existence! Then how can existence comprise the non-existent?...

ledge cannot arrive at a judgement of the character of actions 392 because opinions differ with time and place. . . . The point at issue between us is whether knowledge, the goal of the wise, is to be Suppose the question to be about matters with which the law deals, then good and evil are intended by the noble and the base. You have helped us in the assertion that immediate and discursive knowrewarded by God and ignorance punished....

They said that eternal happiness or misery was the lot of the wise and ignorant soul respectively just as physical well-being followed the drinking of medicine and painful sickness the drinking of poison.

Answer. In that case the soul's happiness depends upon the attaining of the faculties of knowledge and the use of it, and only after great travail does it arrive at premisses and understand how to The intellectual difficulty is so great that the wise man halts lest he attain its object by search.... Human nature is unequal to the task. should take the path which leads to ignorance and its miseries.<sup>1</sup> . . .

Reply to the Sabians. We will admit that the stars exert influence 393 things themselves.<sup>2</sup> The point at issue is the command. It cannot be 394 on the noble and the base in sublunar bodies but only as created doubted that God has given positive and negative commandments, and men will be judged in the next life in accordance therewith.

We do not agree that reason always knows what is helpful or harmful in things, for the method of scientists and physicians is experiment, Yet we cannot arrive at this knowledge . . . without revelation.

<sup>1</sup> Here follows the argument of the potential and the actual and the external " min haithu'l-khilga. agent which brings the change about.

and an experiment which cannot be reproduced in every detail is useless as a guide... The peculiar properties of things often contradict the results of experiment.... According to them these properties come from the emanation of the universal soul on the quiddities of things.... The complexity of things makes us posit a person with knowledge of the stars and what lies beyond them so that He sees everything as a single form....

every work. Do the works end in pure reward, and do the rewards begin from pure work? If you say there is an infinite chain there is a vicious circle, for if there was no work except as a reward and no reward except for a work then there was no work and no reward at all! The reward's being a reward rests on a precedent work, and work being work rests on a precedent reward... Therefore you must begin with a primary work which is not a reward and end with a reward which is not for a work, which is exactly our position.

They were asked: What is the highest rank of the good and the lowest of the bad? to which they replied, 'Angels and prophets, and devils and jinn'. The question was then posed: Supposing a prophet killed a snake what would his reward be, seeing that there is no rank above him? Also if a jinni killed a prophet what would his punishment be as he is already in the lowest rank? You would have to let the noblest and the basest deeds go unrequited.

396 Transmigration is impossible, because every constitution (mizāj) is prepared to receive its appropriate form from the Giver of Forms. If it received that form, and the form of a soul that had been promoted joined it, there would needs be two souls in one body, and that is ridiculous.

## CHAPTER XVIII

A REFUTATION OF THE ASSERTION (a) THAT THE ACTS OF GOD HAVE A PURPOSE OR A CAUSE; (b) OF UTILITY IN GOD'S ACTS (salāh), AND THAT HE MUST DO WHAT IS BEST (aşlaḥ) AND BESTOW SUFFICIENT GRACE (lulf) UPON HIS CREATURES. THE MEANING OF THE TERMS taulfiq Efficient Grace; ! khidhlān Abandoning; sharh Opening, and khatm Shutting of the Mind; tab' Sealing; mi'ma, Favour; shukt Kindness; ajal Fixed Term; and tizq Sustenance.

THE orthodox view is that no final cause prompted God to create the universe, because He cannot profit or suffer harm from anything,

1 I have followed the distinguished lead of Professor Asin in rendering taufig by

nor can anything incite Him to create for the sake of the creature. His activity (san') is the cause of everything, and His activity has

TRANSLATION

The Mu'tazila argued that a wise man only does a thing for a wise purpose; and action without purpose is useless folly... The wise acts for his own advantage or to profit some one else... Since God is exalted above profit obviously He must act for the profit of 398 others, and all His acts must be salutary. They differed as to whether He must do what is best, some arguing that the best could be bettered ad infinium.

The philosophers argued that the Necessary Existent's acts could not have a cause. Actions proceeded from the primal principles which depended on the Active Intellect. It originated the intellect through its necessary consequences and by means of it originated everything else.... Thus only can the existence of the Necessary Existent be conceived.... Profit may consist of a recompense of the same nature, e.g. money for money; or of a different nature, e.g. a reputation for liberality: but this is compensation not generosity, while the first is (customary) behaviour and not in \( \tilde{am} \). Generosity and favour are the giving of what is fitting without recompense or purpose. The First (cause) conferred existence on all phenomena without any necessity or need or caution 2... as was fitting....

The orthodox argued that if, as has been proved, the Creator is 399 absolutely independent, He needs nothing. . . . He does not sell His favours nor burden His gifts with demands for thanks. If He did anything for a motive He would be dependent, not self-sufficient. One man's meat is another man's poison, so that universal and particular advantage . . . are in sharp opposition. . . . We do not deny that God's acts embrace good, and work towards utility, and that He did not create the world for destruction, but the point is that it is not an expected advantage or an anticipated good which prompts Him to action; He is without a prompter. There is a difference between a good consequence following divine operation, and attributing good and utility to the disposition of those acts, just as there is a necessary difference between a perfection which necessitates a thing's existence and one which merely evokes it. The former is an excellence like an inseparable attribute; the latter an excellence like a provoca-

efficient grace (*la gracia eficaz*). His *gracia suficiente* corresponds to Ibn Hazm's hudã. Al-Baghdādī (d. 429) uses hidāya to cover both efficient and sufficient grace, explaining, however, the difference between them. Uşül al-Din, 140.

The reading is doubtful: it may be zinatin, lit. 'ornament'; cf. l. 6 of the Arabic

have a purpose and desire the good. Advantage may accrue to the agent if he needs it—and God does not—or to another. . . . He who The Mu'tazila argued that, it being established that God was wise and that a wise man . . . does not act without purpose, God must

some one to perceive its relation to God would be folly. . . . Our position is not inconsistent with God's independence of creation: it rather establishes its perfection. Perfect independence is only known through every rational being's need of it, and only the rational knows 401 saves a drowning man does not always reap advantage or expect men to make a profit on them, but I have created them that they may make a profit on Me'. Wisdom in creation is manifest to the reason and vouched for by revelation (sam'). Reason testifies that the wisdom in creation is the manifestation of signs by which God's uniqueness can be inferred, and He can be known and worshipped, and an eternal reward be granted (to men). For revelation see Sur. 45. 31, &c. Some savants averred that the first thing created must have been intelligent and reasoning, because to create a thing without praise or reward. We find somewhere the words I have not created the rational's need.

say, it was in order that 'God's uniqueness might be inferred from the existence of the indications thereof?? If God's actions have a tence would be ascribable to Him. Such a purpose as you suppose wise men. If (the fulfilment of) purpose depends on another's choice desire the good? By 'purpose' and 'utility' you mean gaining an advantage or avoiding harm.... But the Omnipotent is transcendent above all this. . . . If you mean the advantage of others, what is absolute advantage and utility in the creation of the world if, as you purpose their results cannot be partial, otherwise ignorance or impoin the creation of the world obviously was not achieved, whether we suppose that in the beginning the world contained few or many If God had created men without the guidance of intelligence and revelation and left them to follow their own devices they would have done as they pleased and God would not have suffered loss. 403 Birds and beasts do as they please, so why should men be singled out 402 his work and that it is only wisely conceived if it is executed in accordance with his knowledge, and if it does so happen it is not by it is bound to be opposed and cannot be achieved unconditionally. The Orthodox. Granted that the wise orders and perfectly arranges chance. What do you mean by saying God must have a purpose and for discipline?

for the delights of recompense will be greater than would be the The Mu'tazila replied: So that men might obey and be rewarded; delight in (divine) grace and generosity.

Retort. What wisdom and what erudition! It comes to this that God's wisdom in creating the universe is to result in man's pleasure in the reward that he gets for his work being greater than his pleasure in grace that demanded no exertion. Thus we have:

TRANSLATION

SIGHTEEN

The object of knowledge is reward. The object of reward is the attainment of a distinction between the pleasures of recompense The object of creation is inductive proof (of God's existence). The object of induction is the attainment of knowledge (of God).

Therefore the ultimate object of a vast creation is not an object of an intelligent person! Could not the Creator create a pleasure by grace greater than a pleasure earned, seeing that all pleasures are His creation?...

The truth is that the question Why cannot be applied to the 404 Creator's substance or qualities or doings, so that no answer need be found. . . . 'He cannot be asked about what He does, but they will be The Mu'tazila fall into two parties. Those of Baghdad said that 405 philosophically God was bound to do the best for created responsible and made them responsible to Him He was bound to remove their All man's afflictions of every kind . . . were the best for him-even eternal punishment was the salutary and (indeed) the best, for if men were released from Hell they would return to forbidden paths. . . . without any obligation on God, but if He created intelligent beings Those of Basra held that creation was a result of grace and favour, beings in providing the greatest possible powers of mind and body. weaknesses and do the very best for them.

responsibility is the salutary . . . the highest possible degree of every- 406 The Mu'tazila maintained that both parties were right because the action, and the purpose of the action is not fulfilled till its reward is conferred. Thus the fundamental purpose of creation and human Creator was wise, and a wise man does not do anything which can be called in question and must be proved. . . . He confers power commensurate with obligation. True power rests in perfect capacity for thing salutary is the best. . . . Everything that is free from corruption is called salutary, namely that which makes for good in the constitution of the world in the preservation of species in this world, and that which leads to everlasting happiness in the next. The best is of two kinds, namely, that which is nearest to absolute good is 'the best', and grace is the making easy of the good which is the act that God knows a man will obediently perform. In that which is decreed by God there is no grace or act which would make infidels believe....

But these definitions of the Mu'tazila have no intellectual or

ecclesiastical sanction. They are but subjective deductions from this world carried over to the next. In reality these people are anthropomorphists so far as God's actions are concerned.

The Ash'ariyya replied that if there was an analogy between our the best, but human weakness often prevented men. Therefore the analogy broke down. They cannot say that Hell is best for some people, for if God slew them, or bereft them of reason and ended their punishment, it would be better for them. Indeed, if He pardoned and released them from Hell, seeing that He does not suffer from their wickedness, it would be better still for them. Again, if God is bound to do the best, He does not deserve praise or thanks for doing it... Or is the respite given to Satan good for him or mankind? Or allowing the prophet to die?... Again, if God knew that premature death ing the prophet to die?... Again, if God knew that premature death

The popular idea of the meaning of taklif is utility  $(salāh)^1$  and guidance (ta'rid) to the highest degree, which can only be attained by works, so God purposed ill to those he endowed with intellect and responsibility when He knew (beforehand) that they would perish! Wisdom demands that His knowledge should restrain Him from wishing to do so... No father would give his son money to engage in commerce if he knew that he would lose it; or hand him a sword to fight an enemy if he knew that he would kill himself, and the sword would go to the enemy. If he did he would be responsible for the death of his son!

upheld?

It follows from Mu'tazilite teaching that if God knew that a people would be disobedient to His commands through an apostle, His knowledge would restrain Him from willing their performance. If He knew that men would disbelieve and perish, their well-being would turn Him from His wish. It is as though one let down a rope to a drowning man, knowing that he would strangle himself with it....

They (the Mu'tazila) replied that God can bestow grace just as easily as reward (for effort), so what is the object of guiding men to miseries? They (the Mu'tazila) replied that it is better to discharge one's obligations than to be forgiven for failure to discharge them. But this shows ignorance of God. . . If He had created men and put them in paradise, that would have been good; or if He had created them in the world and then caused their death without a religious obligation that would have been good; or if He had made them responsible to Him and withdrawn His grace would they not have become more energetic and earned a greater reward? So why did He not do that?

TRANSLATION

Let us suppose that there were two infants: the first God cut off prematurely because He knew that he would become an infidel and perish eternally, so that the salutary in his case was premature death; ... the second he allowed to reach manhood and incur the obligation of divine service and he became an infidel and said: 'Why, O Lord, did you not slay me in youth as you did my brother, so that I had not incurred obligation and eternal punishment?' Or, take two other thinken: one the son of an infidel, one dying early, God knowing that if he lived he would believe and do right; he would say: 'Why didst thou not spare me so that I might have believed and earned an eternal reward?': the other the son of a Muslim who became an

In fine to say that the salutary and the best must be done (by God) would necessitate the death of the infants that God knows will grow into infidels, so that there would not be an infidel in the world; and conversely it would necessitate the preservation of those whom God knows will become believers, so that the world would contain nothing but believers! The doctrine of utility does not fit the facts. As to 'the best' it can be bettered ad infinitum....

The Mu'tazila held views on the subject of pain contrary to al-Ash'ari's. Nothing happens that is not decreed by God. If miseries befall men they are to be judged good, whether they happen spontaneously or by divine compulsion? without the assumption of antecedent deserts. ... God does as He pleases whether the sufferer is innocent or not. ... The problem of innocent suffering is one that we 411 all desire to have solved. ... Nevertheless, some evils like scarification and perseverance in taking medicine have their place. ... We often see children and lunatics suffering, and to suppose that the principle of retribution applies to them is to make matters worse. But God is omnipotent in grace and recompense and knows that suffering is salutary. He does what He pleases.

As to Divine Grace we shall find the truth midway between the extreme views of the Mu'tazila and Ash'arites.

The Mu'tazila. Taufiq is the manifestation of signs in God's creation which point to His Oneness. The production of intellect, hearing, and sight, the sending of apostles and revealed books is

The rendering of P. (jabran) must be right. For ibtidian in the sense given, cf. Avicenna's Najat, p. 94, l. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> These are variants of the familiar story of al-Ash'ari's dispute with his master al-Jubbā'i which is said to have led to his breaking with him. See Ibn Khallikān, Via., 618, and the Mauāqif, 150, &c.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> This passage is difficult. If we could read gharaf for 'aug', the meaning might well be 'to postulate a purpose in inflicting pain upon them makes matters worse'.

luff, (which) warns the wise against heedlessness, leads them to know God,1 explains laws, distinguishes between forbidden and allowed This having been done . . . man does not need renewed taufiq for every act: taufiq is universal and precedes action.

Khidhlān is inconceivable of God in the sense of leading astray and shutting the door and veiling men's minds, because divine law would

(muuuffaq) and the 'abandoned' is the same. Power convenient to The Ash'ariyya. Taufiq and khidhlan stand in the same relation to God. Taufiq is the creation of special power to obey and to choose to power, and the power (will) to obey is proper to it rather than to disobedience. Thus taufiq is the creation of power convenient to the action and khidhlān is the creation of power to disobey. As to the signs (to which the Mu'tazila appeal) their relation to the 'aided' opposites like good and evil would be taufiq in relation to good, and obey. It is renewed moment by moment. Every act has a special thereby be made useless and punishment would be an injustice. khidhlān in relation to evil. 412

The middle course. Taufiq is both universal and particular. It is given to all men and to particular individuals. All creatures come within the scope of God's grace, which is shown in the indications (of his uniqueness); in the power to infer the same; in the sending of apostles; and in making the path (to Him) easy so that man can have no argument against God. Particular individuals come within the scope of God's grace which is peculiar to those who know God's guidance, and that He wills uprightness. Beginning from the perfect poise of man's nature the forms that God's grace takes are innumerable. . . . There is the first prenatal impress of happiness or misery;

mother's womb'. Education and environment sometimes upset the and God's taufiq is shown in that He does not let a man rely on his 413 cf. the apostolic tradition, 'He who is (to be) blessed is blessed in his natural poise for better or for worse. The second impress is from natural religion (fitra) and seduction. As tradition says, 'God created men with knowledge of Himself, but the devils beguiled them from it'. And, 'Every child has natural religion: his parents make him Jew, Christian, or Parsi'. Man's adult independence and mature intelligence need great support from taufiq. This is where men stumble own independence and unfettered will (istibdad). Khidhlan means that God does leave him to trust in himself and in his own resources: that is why the cry 'There is no might and no strength save in God' is obligatory at all times. . . . Early manhood fosters the animal 414 passions such as anger and desire; cf. Sur. 16. 53 and 28. 14. . . . The prophet used to say, 'O Lord leave me not to myself for the twinkling

of an eye." The third impress rests on this state, which may be extended to life's end....

TRANSLATION

He who listens to the admonitions of the law has his breast opened and receives light from his Lord. That is sharh. He who wilfully mind.2 That is tab' and khatm. But God sets his seal (taba'a) on the darkness because of his unbelief; cf. Sur. 2. 6. Sometimes the sealing and the individual nature are due to native hardness from his original fitra; sometimes it is the recompense of his unbelief. . . . In fine, he who trusts in himself is in a state of khidhlän, while he who trusts himshuts his eyes to God's signs lives in darkness because he has sealed his self to God's might is in a state of taufiq. . . .

Much the same may be said of 'favour' and 'sustenance'. You can 415 given from forbidden things.... Both views are right in their way.... 416 which the law permits; cf. Sur. 2. 255, noting that alms may not be take a universal view and say that every blessing of man in this life and the next is a divine favour, and that 'sustenance' is everything edible, whether clean or unclean food.... Or you can take a particular view and say that favour is that which has a praiseworthy result and is confined to religion; cf. Sur. 23. 57; and 'sustenance' is really that Sustenance determines the term of life. Every phenomenon has an end; the lives of animals are not peculiar in this respect. If God wills a thing to end at a certain time it does so end, and none can add to its sustenance or diminish it. . . .

Some say that two decrees are written in the preserved tablet, one tional so that if a man does one thing they are increased and if he absolute as to term of life (ajal) and 'sustenance', the other condidoes another they are diminished; but see Sur. 35.12 and 57. 22.

## CHAPTER XIX

THE PROOF OF PROPHECY, OF THE REALITY OF MIRACLES, AND THAT THE PROPHETS MUST NEEDS BE IMPRICABLE. BRAHMANS and Ṣābi'ans hold that prophecy is impossible intellec- 417 tually. Mu'tazila and Shi'a hold that a rational view of divine grace makes prophecy a necessity. Ash arites and Sunnis hold that it is an intellectual possibility and an actual phenomenon....

Of. Bahā' al-Din al-'Amili, Mikhlāt, Cairo, 1317, 129. 2, where many such prayers are collected.

<sup>2</sup> Tab' is evidently to be taken as a eynonym of khatm; otherwise one would be

tempted to see Avicenna's influence. By Tab' Avicenna (Hudial 13) means specific nature—the nature of the species, not that of the individual tabia.

This word has already been rendered 'natural religion'. Later writers identified it with Ielam. Here it means 'nature'. The philosophore use it of the untrained natural use of the intelligence.

<sup>1</sup> Sc. intimately, not 'dm merely.

The Brahmans and Ṣābi'ans argue that all assertions are true or false. Does the truth reside in the message itself or in some proof (dalīl) conjoined with it? If the prophet, of human species, could produce a miracle we could. If he could not, then it was due to God's power. So either it was an ordinary act, not peculiar to the preacher, and so no proof; or an act contrary to nature: but how

could that prove his veracity? . . . Such an act must be joined to the

Therefore a miracle is no proof. ... How can the preacher require God to perform an act, which is dependent on His will, at a given time? ... Your own prophet says, 'Signs are the prerogative of God: but what will make you understand that if the signs come they will not believe? '(6.109). Many a prophet when asked for a sign has failed to produce it at the time. But if the production of a sign at one time is a proof of veracity, failure to produce it at another must be proof of falsehood. ...

Again, if the audience asks for delay on the ground that they have no intuitive knowledge of the sender much less of the apostle... must the prophet grant them time for reflection? If he does not he wrongs them, ... because knowledge can only come from thought (nazar); and thought demands time... Moreover, some people require longer than others for reflection, and if he returns to them too soon he may be told to go away again....

How, too, does a prophet know that God or an angelic intermediary speaks to him? Or how does the angel know that it is God who has ordered him to speak?

We utterly deny your stories of the prophets such as turning a rod Again, why do you deny that some of these unusual occurrences are by certain movements. Again, sorcery, astrology, enchantment, the science of talismans, and the worship of spirits and the heavenly How do you know that the preacher has not employed such means as indicate the power of the doer. Even if they accompany preaching into a serpent, raising the dead, cleaving the moon, &c. Such things are utterly impossible. What proof is there that they happened? due to the special properties of things, e.g. minerals. A man, without any religion, can produce rain by beating stones together, and wind bodies are well-known sciences which produce miraculous wonders. these? Miracles are no proof of the truth of preaching: they merely they are no proof of its truth any more than if they accompanied any other act or assertion. You admit that miracles were performed by Him who claimed to be God. But that does not prove that His claim 420

The Orthodox argued that it had been proved that God was the

Creator and absolute lord of all things.... He has the power to choose 421 a man to communicate His will to mankind so that there is no intellectual impossibility in His doing so.... Whether the preaching is true or false must be proved.

The Mutakallimun argued that a miracle performed at the appropriate time by a prophet was equivalent to verbal proof of his veracity... The proof is cumulative: the miracle; its occurrence at 422

sometimes works marvels. But the condition is the same. If the 423 dictory.1 If act indicates power it cannot indicate impotence; if plan indicates knowledge it cannot indicate ignorance. Similarly, the proof of veracity cannot indicate falsehood. This method is better claimant's prayer is attested by a sign at the time he asks for it so a proof that he is lying, which is absurd because it is self-contrathe time of preaching; and its inimitableness.... Another argument of theirs is that as a miracle indicates the power of the doer, and its particular application points to his will and its planning to his knowledge, so it also points by its being an answer to the prayer of the preacher (and not an answer to the claim of the claimant) to the fact that God regards him as truthful. And if God answers a man's prayer he cannot be uttering a lie against God. . . . We do not deny that the prayer of a person may be answered and he may afterwards perish miserably; nor do we deny that a magician that the sign points to his veracity and standing with God, and if he can be supposed to be a liar, then the proof of veracity is turned into than the former. . . .

Miracles are the prevention of the normal or the production of the abnormal. The first may be inhibiting the voluntary movements of the body while permitting it to retain its soundness and feeling of customary ease,<sup>2</sup> cf. the examples of Israel's wandering in the wilderness, Pharaoh's magicians, and Zachariah's dumbness, and it may be that we ought to add the prevention of claims to imitate the Qurān, seeing that that was within man's power. Some add the inimitableness of the Qurān but that had better be avoided. It might be thought that the preventing of people from uttering a challenge like the prophet's belongs to the sphere of miracles, for none can compete with his claim to say nothing of miracles. ... The prophet said: I am 424 the apostle of God to you and the sign that I speak the truth is that none will successfully compete with me in my claim'....

I do not say that none will contradict him but that none will rival his challenge and claim. . . We do not find that any prophet's

 $<sup>^1</sup>$  I fail to see the application of this argument to the rain-maker, wizard, &c. But see the further discussion on p. 138.

<sup>\*</sup> wal-ta' atti must be read, though there is no MS. authority for that punctuation.

with him in his claim. Had he done so he ought to have said: 'I am the slave and prophet of God. He has no associate; I am the associate of His apostle'. This is a nice point.

porary miracle must either be related to the prophet's claim or to The answer to those who deny the prophets is that a contemsomething else. 425

Shahrastānī] We hold that God confirms the truth of His apostles Sometimes He demonstrates a prophet's veracity by making every one impotent to imitate Him, as when He taught Adam the names of everything, or taught Muhammad the Quran and challenged the world to produce its like (2. 29). . . . The names and the Quranic verses  $(\bar{a}y\bar{a}t)$  remain to attest the truth of the first and last prophets.... by miraculous signs just as He shows men his divinity by signs. Sometimes He teaches by word; at others by deed (e.g. Sur. 2. 28)

Thus, from Adam to Muhammad there is a continuous line of prophets who attest the truth of their predecessors while they prophesy of their successors.

426 character, and condition, which are utterly inimitable so that they are miraculous in the sight of men as men's actions are miraculous God endowed His chosen messenger with beauties of diction, to the brute creation....

The Sabi'ans and Brahmans . . . must agree that it is proved that ments are governed by laws.... Reason asserts that the human race by mutual help and defence, and the mutual help and defence are inconceivable save through laws and those laws must be agreeable to God's laws. No living being receives these laws direct from God, nor needs unity in peaceful society, and that unity can only be attained can He make them himself: consequently reason requires that a law-God can do as He likes in laying down laws and that men's movegiver should promulgate a law which he receives from God by revelation for His creatures.

God is not prevented from<sup>1</sup> making known the truth of his apostle and from designating a particular person, for that would be to charge would be as if he had ordered His servants to know Him and then obliterated all proofs of His existence. You can only confirm by in order that He may not be charged with impotence in word or deed, and where word is impossible deed is the established way.... Such a declaration is not incumbent on God, but necessary 427 Him with impotence and imposing more than man can perform. It

<sup>1</sup> The reading of B. and P. 'God is not bound to' (0), presents difficulty.

furnishing proofs or with falsehood in the words of a would-be vicegerent or with not having given men warning. . . .

TRANSLATION

impotence and ascribes all power to God. Our prophet's distinctive The fact that an apostle attributes signs to the will of God is trait was that he did not trust in himself for an instant, nor did he speak under the sway of passion nor move except with guidance, which was divine impeccability subsisting in him,1 constituting his the best proof of the truth of his words.... He owns his personal

You Ṣābi'ans acknowledge 'Ādhīmīm and Hermes (who are Seth 428 and Idris) as prophets. Do you know that they are veracious because of their teaching and the report (you have heard) or by proof and thought (nazar)?... If you say that human apostleship is impossible why do you adopt these two men as apostles?... If you say that they were sages, not prophets, we reply then why follow scrupulously their laws and regulations in doctrine, prayer, fasting, and alms when you are their equal in intelligence?...

He has sent an apostle. He who denies it is really pretending that he It is remarkable that those who deny prophecy assert it in their denial, for prophecy means only a statement on God's authority that is asserting on God's authority that He has not sent an apostle and thus claims apostleship for himself!...

The Sabi'ans admit the apostleship of spiritual beings and pay 429 homage to the seven planets, their temples; they make images sustenance from God; their eyes sleep but their heart does not; the (ashkhās) after the form of the temples and venerate them. . . . Monotheists<sup>2</sup> admit the apostleship of mortals and pay homage to their persons (ashkhās); but they do not choose idols for gods nor believe that the prophets are divine beings (arbab). They hold that they have a human and a prophetic aspect (Sur. 17. 95). On one side they resemble men: . . . on the other they resemble angels receiving divine mould may perish but the spirit within is immortal. The controversy 188 existed from the beginning of time (cf. Sur. 6. 78). See further

As to granting an audience time for reflection . . . such as the

<sup>1</sup> Or, perhaps, the meaning is 'taking the place of himself'; i.e. submerging his

own personality.

Here Shahrastani means Muslims, but he uses the term Hanif as he does in the long passage in his Milal (pp. 202-51). The choice of this term, which in the Quran tribute to the antiquity of the religion of the Sabi'ans. He implicitly claims for Islam denotes the primitive religion of Abraham in its original purity, is probably a conscious an ancestry equal to that of Sabi'anism.

\* The homonym is no stranger than the somewhat similar npooumor. It is interesting to find that Ibn Tumlus (p. 42) gives as a stock example of a homonym insan meaning rational animal and graven image. \*

The contention of the Mu'tazila that delay must be granted by a prophet would lead to the interruption of his mission . . . and a fight between him and the objector who was opposing the spread of his preaching. . . . 433

As to sorcery. . . . No reasonable person will deny that wonders occur through sorceries . . . but such wonders are never free from trickery wrought by actual contact; . . . a time is chosen, spells are used and preparations made.... In fact there are such exertions of voice and body that the observer sees that there is no question of

knows of a certainty that He who answers him wills to answer him by a special gift and grace. The possibility of the thing having God attesting the claimant's truth. . . . But when dead and dry bones become a living person he perceives that this must be God's act manifesting his object in attesting the truth of His apostle. . . . He who has a request to make of God and whose prayer is answered happened by chance or through some other cause does not impair that knowledge. If such things can happen to ordinary persons what of him whom God chose out of all His creatures?... 434 435

the abnormal of the age of taklif will pass away1 at the end of time know that the present contains acts that will be repeated in the future and have not already taken place in the past? Do you not hold that when all the laws of the universe will be broken in the cataclysmic destruction of all things. If any preacher claimed that such miracles Yet they would be no proof of the prophet's claims. Thus at the time he hears a prophet a thoughtful man may well wait to see if these signs are repeated, and the hesitation thus engendered may make (1) If the abnormal is repeated it becomes the normal. How do you were his doing-and they are abnormal in all conscience-they could not be regarded as humanly possible but are patently the act of God. him doubt whether they are signs of the prophet's truth.

1 O. has 'remain'. The meaning is unaffected. If the abnormal is swept away it is (2) The philosophers held that just as such things may happen in an argument against its being a proof of divine action. If it remains as the norm it 436

of the earth or through another agency, though they themselves the future they may have happened in the past, or in another part TRANSLATION

could not do them, so that they are no proof of the prophet's veracity.

ought to be vouchsafed one. But you say that one suffices for the whole community . . . and that if a miracle persisted through the ages it would become the norm. But why should we believe in prophets of a by-gone age when we can find no proof of their truth, or why should a foreigner of the same epoch who had not witnessed the signs (3) If a miracle is a proof and removes all doubt then every one believe in them?

his work without seeking a sign . . ., so why need you tie the truth of 437 (4) If you assert that God can lead men astray how do you know that He does not work signs at the hands of a liar and not for a true prophet. He is above advantage or harm. Many a prophet has done prophecy to miracles in this way?

(5) If you say that mankind has no other means than miracles of you say that he has other means why are miracles necessary and why ascertaining the truth of apostles you impute impotence to God. are they a better means of proof?

(6) You claim intuitive knowledge in the case of the evidence of miracles; you claim it for the coincidence in time of the challenge and the miracle; again for the evidence of the intention of the determinant in specifying1 the particular act; again for it taking the place of not claim intuitive knowledge for the claim itself and say that its oral confirmation; and lastly for its being beyond imitation. truth is known intuitively?

You cannot say that the prophet's claim is a report which may be true or false because a similar uncertainty applies to all these aspects, so the claim to necessary intuitive knowledge is vain....

The Orthodox reply:

438 (1) The normal is not a proof because it has no special connexion as an accompaniment like the flush of shame or the pallor of fear, or as a special connexion of the action with the claim at an appointed with the prophet's claim: the abnormal on the contrary has: either time, which in turn shows the purpose of the divine agent. . . . Though the miracle were repeated in the future it could not overthrow this proof, . . . for the first connexion and special relation would remain undisturbed.

Some of them say that as miracles are inimitable they can never be normal in the future. But in any case it is only a logical possibility which we have already refuted

(2)... The point of the miracle is its occurrence when the prophet

See Chapter I.

&c., are contrary to human experience. So if they accompany a is a proof to him for whom it contradicts natural order. Thus if because it is against natural order though it is usual at Basra; or prophet's challenge they are a sign and a proof to men though they are not contrary to angelic order. It should be observed that a sign if he said, 'A sign of my veracity is that God will make palm trees We know intuitively that the ascension, the walking on the water, the prophet made the Jihūn¹ ebb and flow that would be a proof, flourish in Khurāsān', that would be a miracle.

into the nature of things and the lying ways of men are the most prone must not be expected to go in pursuit of every individual with a (3) It is right that a man should set his doubts at rest, but if men ought not to cling to doubt because men of experience and insight they are most ready to welcome (new knowledge). . . . A prophet special miracle. Once his veracity is established his words bind every one either of his own time in another country when trustworthy of experience are satisfied that a miracle has occurred other people to scepticism; and if a miracle occurs contrary to their expectation tidings reach him, or posterity who hear the report by tradition. 440

that no charge of impotence can be brought against Him, (d) that a (4) We do say that God leads astray<sup>2</sup> but only in the following con-(b) that the proof and the thing to be proved are not in opposition, (c) ditions: (a) that nothing that He did not know beforehand occurs, lie cannot be imputed to Him....

Thus (a) if God sent a prophet to guide people and He knew that he ledge and that is an impossibility. Similarly, if He said that He would furnish them with convincing proof, if he misled them with that very proof then the result would be contrary to His foreknowwould send an apostle to guide a people and he then led astray every one to whom he was sent, truth would become falsehood and that is impossible. A lie cannot be imputed to God because a lie is a state-441

<sup>2</sup> It is important to bear in mind what grammarians call the 'tolerative' force of the causative conjugation. Obviously the meaning is not always 'leading astray' but 'permits the misleading'. 1 I.e. the Oxus.

TRANSLATION

ment about a thing contrary to the fact, but God knows the fact. If and information about the knowable is information of the fact. You you know a thing you have information of what is knowable about it, cannot have two contradictories in one Knower. . . .

To send an apostle, to deprive him of an indication of veracity, to produce a wonder calculated to deceive the masses, to perform a miracle through a liar in imitation of the claims of a prophet-all this  $(b) \dots$  If a thing proves something it cannot prove its opposite. is impossible. . . .

Leading astray can be ascribed to God in the sense that He creates 442 error in a person's heart, but if it points to an impossibility (as shown above) it is impossible. God does not do it because of its impossible and contradictory nature, not because it is morally wrong.

has received proof posterity are bound to believe it. Even had the 443 (5) Miracles are not the only means of convincing men; it is possible that intuitive knowledge of a prophet's truth could be created for them so that a miracle would be unnecessary. Other accessory indications would suffice for some people but not for others. If a trustworthy man relate something on the authority of one who prophet failed to produce a single sign the innumerable proofs of his coming in Jewish and Christian scriptures would have sufficed. For this reason his miracles were given to the illiterate! Arabs and not to the Peoples of the scriptures.

thereby is like that which results from (God's) willing it—for designa- 444 sometimes the two are closely related; sometimes many processes of reason intervene. If we treat knowledge of the truth of prophecy as tions it is of the first class and it may be said: This claimant is either true or false. He cannot be false because miracles occur to support his claim and none can vie with him. This conjunction of ideas (6) Speculative knowledge must rest on necessary knowledge;... of the genus of knowledge which comes through contemporary condiresults in necessary knowledge of his truth, though at the beginning there was no necessary knowledge. If we treat it as of the genus of knowledge which comes through proof of his being specially designated (by the miracles) as true then the knowledge which results tion points to will-and the special designation shows that He wills this special thing.

prophecy is true utterance together with a supporting sign. . . . If a admitted that God commands and prohibits. . . . A prophet without a sign testifying to his truth is inconceivable because the reality of Prophecy and apostleship can only be postulated when it

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ummiyyin. I give the meaning of the word as Shahrastani understood it, following the lead of many of the native lexicographers.

all the prophet's words. Sometimes the signs are verbal like the signs no prophecy. Sometimes the sign is specially devoted to any question which demands it: . . . sometimes it is general indicating the truth verses) of the Book; sometimes factual like raising the dead. . . . Proof of veracity never leaves a prophet for an instant. This is what prophet without a sign were imaginable it would be as though he had

is meant by impeccability. If that failed, proof would fail, and the prophet's claim would be inconsistent with itself. . . . Prophets are preserved from venial as from mortal sins for if the former are persisted in they become mortal sins. . . . 445

## CHAPTER XX

446 Proof of the Prophetic Mission of Muhammad. An Explana-TION OF HIS MIRACLES, AND OF THE WAY IN WHICH THE QURAN INDICATES HIS VERACITY. SUMMARY STATEMENTS ON THE NAMES AND CATEGORIES OF REVELATION. THE NATURE OF FAITH AND UNBELLEF. OF BRANDING (OTHER MUSLIMS) AS INFIDELS. AN EXPLANATION OF THE INTERROGATION IN THE GRAVE. OF THE ASSEMBLY (hashr). OF THE RESURRECTION. OF THE SCALE. OF THE RECKONING. OF THE BASIN. OF THE INTERCESSION. OF THE BRIDGE (şirāț). Of Paradise and Hell. Proof of the Imamate. OF THE SPECIAL GIPTS OF THE SAINTS. OF THE POSSIBILITY OF ABROGATION OF LAWS. PROOF THAT ISLAM ABROGATES ALL OTHER LAWS. THAT MUHAMMAD IS THE SEAL OF THE PROPHETS AND THAT SCRIPTURE IS SEALED BY HIM. 447 THE Orthodox hold that the proof of the prophet's truth is the book which he brought (2. 181). This is shown by its eloquence and clear-72); the Arabs excel all nations in the beauty, clearness, and ease said: 'I am the most eloquent of the Arabs.' . . . Compare the finest composition in Arabic with one sura of the Quran, and the difference between them is greater than that between Arabic and other tongues. and the difference is as great. . . . Thus we know of a certainty that what he said was revealed to him, and what he revealed was a proof of his truth and a miracle (wrought) for him to the confusion of the poets and orators of his time. He challenged them in vain to produce anything like it (28. 49).... If any one wilfully blinds himself to the ness. Man differs from beast in speech, the instrument of thought (17. of their language (26. 195). Equally did the prophet's words excel 448 all others in chasteness, eloquence, and aptness (16. 46). He himself .. Compare the prophet's own words with those revealed to him, truth the Qurān still challenges comparison, running its course like 449

.. Such a proof of inimitableness should suffice us.... Each sura 450 men have failed to imitate it, despite the literary genius of that age. las its own excellence: . . . sometimes there is one story which is the procession of night and day. . . . After more than four centuries complete in itself but is repeated in other words in another sura, notably the history of Moses in suras 7 and 20.

When the Arab orators perceived the beautiful language of the Qurān they exclaimed, 'This is nothing else than sorcery' (5. 110).

prophets seeing that he had never heard of them from any one nor 451 bered that he was an orphan without learning or even knowledge of letters. . . . If pure revelation did not tell him these things whence Again, the contents of the Quran with its marvels of wisdom, such as no philosopher can equal, are proof of its inimitable character and the character of him who brought it, especially when it is rememdid he gain his eloquence? Whence the stories of former apostles and studied histories and traditions? Whence the prophecies of the future, e.g. of the downfall of the Byzantine empire?

political, are an obvious miracle.... He who reads the revealed books of the Law, the Gospels, and the Psalms1 perceives the plain difference The laws and ordinances of the Quran, religious, social, and between them and the Quran. For all the intellectual truths and religious ordinances which they contain the Quran enshrines in plaincr language and greater particularity....

In a word the Quran, so far as the forms of the words themselves and the ideas they express are concerned, is inimitable, and its meaning is marvellous. It is a plain proof of its own true nature and the truth of him who challenged mankind to produce its like.

The foolish say: "Quran" means that which is read while accord- 452 ing to you that which is written is an eternal quality.' The eternal creates it at the time without the prophet acquiring it it may be replied: Then in what substrate does He create it? In his tongue? of an angel? Then the miracle is that created thing, not the prophet's utterance, so we do not hear a miracle and what we do hear is not a cannot be a miracle and in the sense of reading it is the act of the reader. A creature's act cannot be a miracle. If you say that God But sounds resident in the tongue are within a prophet's capacity whereas a miracle is not. In another substrate, tree, tablet, or mind miracle! ...

guage, its chaste expression, its arrangement, and its eloquence. Are Again you say that the inimitable nature of the Quran is its lanthese miraculous individually or collectively? You seem to differ as

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  This is certainly the meaning that Shahrastāni gave to Zubūr, though it had a wider meaning in old Arabic.

tion or in its all embracing eloquence. Again you differ as to whether Obviously the miraculous<sup>1</sup> must be plain to everybody, otherwise it to whether the Quran is miraculous in resisting all attempts at imitathe language or the expressions or the arrangement are wonderful.... is not a miracle. . . .

the latter expresses it with his tongue (69. 40 and 57. 5); and (d) the ideas to be expressed may have been created in the preserved table from which Gabriel read them to the prophet so that he heard them Gabriel was the revealer, as was the prophet, and as we are when we recite it, but Gabriel's revelation was an indication of the truth of the prophet.3 As the camel was concealed in the rock and revealed at the preaching of Ṣāliḥ, and so the revelation of the miracle was conjoined with the prophet's challenge, the revelation of the miraculous is like the creation of the miracle as a proof of veracity,4 a nice point arrangement which is peculiar to itself. And (b) God creates in the is that which the inner consciousness embraces and is described as being in the breast (75. 16); and (c) God creates the speech in the from him as one hears them from us. The miracle is the speech and The Orthodox reply. Neither the eternal nor the thing acquired by Quran is a miracle. The recitation may be said to be a miracle because (a) God creates its words in the tongue of the reciter without so that it is purely God's act and he manifests its inimitability in its prophet's soul an ordered speech to which his tongue gives expression: the movement of the tongue is in his power, but the miraculous speech angel's heart² or tongue and he conveys it to the prophet's heart, and the creature can be inimitable. There are several ways in which the his having power over them and moving his tongue by his own power, that should be noted. 453 454

We can learn poetry that we have heard or read until its form is 455 own but the composition is not in our power. . . . The impression in impressed on our minds so that that which is heard and learnt is our the soul is like an impression in fine dust. The form of the poetry received revelation as dust receives a print. The print itself is not remains however many impressions are made. The prophet's mind his but owes its origin to God: thus its existence is miraculous.

The word of God appeared in words, consonants, and vowels, though it is one and eternal, just as Gabriel appeared in persons, bodies, and accidents though he is in himself another reality (verity)

a corporeal reality in a certain person because a change of persons is another came into existence, then the latter was not Gabriel, so that it must be said that Gabriel appeared in it (the person) as the sense  $(ma'n\bar{a})$  appears in words (' $b\bar{a}r\bar{a}t$ ) or a spirit appears in a person.<sup>1</sup> Arab was the 'person' of the angel. The Quran (6.9) illustrates this prior to person. It is not to be said that his reality was changed into impossible. If it be argued that one reality was annihilated and Thus as the words are the 'person' of the sense, so the form of the in the words 'Had we made him an angel we should have made him

a man'.2 Thus must the words of the Qurān be understood.

We will now explain the literary excellences of the Qurān and the 456 day when the heavens shall move (tamūru) and the mountains leave terms used thereof: a word may be used in the widest possible sense plant, or animal, or the whole universe. But if a special subject is better than haraka. Maur denotes the light movement of a light body and is thus peculiarly appropriate to the heavens while the heavier word goes with the mountains. How bald the common words for intended the movement is denoted more particularly; cf. 52. 9, 'the their place' (tasiru). Maur is a choicer word than sair, and both are moving and going would be. The passage is an example of purity as when we say 'the body moved' (taharraka). It may refer to a mineral, faṣāḥa) and chastity (jazāla) of diction.

grees from ordinary intercourse, correspondence, orations, to poetry 457 which demands the greatest ordering of words, and is called nazm as opposed to prose. If faṣāḥa, jazāla, and nazm are present the word balagha can be used because the speech has reached (balagha) per-Order (nazm) means context and arrangement. It is of varying de-

accurate, and good. The Quran surpasses the literature of the Arab 458 To define the terms more nearly: Faṣāḥa is the expression of what the speaker desires to express in distinct and correct terms. Jazāla explains the meaning in the most concise way. Sometimes the two are found together; cf. 2. 175. Sometimes many ideas are contained in a few words. Nazm is the arrangement of the words in relation to each other. . . . Balāgha unites all three if the meaning is plain, in all these aspects.3...

The Mu'tazila hold that reflection was necessary before revealed 460 religion on the ground that the reasoning man is conscious of two 461 impulses, one inviting him to think so that he may know his Maker,

<sup>3</sup> Or, with P., G's revelation and our revelation were to prove', &c. The text is  $^{\rm I}$  It will have been seen that the significance of 'miracle' in the Western sense is not always present in mujiza, which means 'disabling' (sc. attempts at imitation). Therefore any one who thinks that the Quran can be equalled in any aspect mentioned for above would not regard it as a 'miracle'.

The influence of Christological controversies is plain.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Or (Rodwell) 'sa a man'. \* Here follows a number of examples of Quranic eloquence which I omit. They are not necessary for an understanding of the writer's argument.

gà.

TRANSLATION

and thank Him and be rewarded; the other preventing him. Therefore he chooses the path of safety and rejects the way of fear. It was replied: If a prophet claims apostleship he may be true or false. But why is it not decided that he is true, for that would be safe because it would be dangerous to declare him false, whereas if he were false his lie would be on his own head. In demanding a miracle there is another danger, for that is treating his claim as probably false...until a miracle decides the question. To the Mu'tazila the Quran is a composition in Arabic and they do not believe that it is inimitable....

The perverse argued that the term apostleship and the claim 'I am the prophet of God' were unintelligible. Is apostleship an attribute in his (the prophet's) essence by virtue of which he can convey God's orders to men, or is it God's statement 'He is my apostle'? If the first what is the reality of the attribute? If the second it is inconceivable that God should speak to a man. A man hears the vowels and ... The idea of angels in bodily form speaking to men is unintelligible and not susceptible of proof. The descent of the angel and of the Quran is unintelligible . . . and the ascent to heaven of a heavy body is mpossible, so that the whole of his preaching of resurrection, balance, consonants of speech, but according to you God's speech is not thus. 462

The Orthodox replied that apostleship was not an attribute of the prophet himself nor a rank that any could attain by knowledge or effort . . . but a mercy vouchsafed by God (14. 13, &c.).

basin, &c., is false.1

[Shahrastāni] The prophet's soul and body (mizāj) did not lack natural perfection and moral beauty before his mission, for he became worthy of his calling thereby (3. 153). . . . The prophet's person was They are the means by which we approach him, the doors of his mercy and the cause of his kindness. . . . When they were at the height of their? physical and mental powers at the age of forty God 464 a body in the sense that a subtle body became gross in the way that mercy personified and his apostleship was mercy and kindness to men (21. 107). Prophets are God's kindness and proof to his creatures. revealed His book to them by an angel.... The angel did not assume thin air becomes a dense cloud as is popularly supposed, nor was his real nature annihilated and another brought into being, nor his nature changed to another; all this is impossible. But luminous substances (jauāhir) have the peculiar power of appearing in whatever person they wish (19. 17 and 6. 9). There is no parallel in this world except the relation of our souls to our bodies. . . . 463

images for gods, they being the manifestations of the temples which 465 which he appears, . . . and every temple in the upper world has a Do not you Ṣābi'ans believe in the revelation of the spiritual to the corporeal and assert that every spiritual being has a temple in person in the lower world in which he appears?... You have chosen are the manifestations of the spiritual beings....

[Ṣābi'ans] We, O Ḥanifs, believe in created spiritual persons of choicest spiritual substance, related to those spiritual substances as light is to light and shade to shade.1

then is a whole, the essence of the parts. That whole in its complete- 466 second he transmitted his message. Revelation (wahy) is the immediate [The Orthodox] The prophet had two sides, human2 and apostolic revelation. The nearest parallel is a sleep in which one goes into a (17. 95). Through the first he received the revelation, through the transmission of one thing to another. Every intelligent form which he receives through his spiritual side from the angels whom God sends versation which would fill volumes, and all this in a moment's light ness belongs only to him whom God chose for his apostleship. Part garden, feasts on its fruit, bathes in its water, and engages in consleep. The factual and verbal forms from the world of ideas coming the wakeful state but fall into the seer's mind in a moment making an indelible impression. . . . Thus a true vision belongs to prophecy as do gentieness, patience, and moral rectitude. The office of prophet of it has belonged to his righteous servants. . . . To the whole none to him comes in a moment as a form appears in a mirror. This through sleep do not demand the time and arrangement required can attain by merit (kasb) or obedience....

it down. 'Descent' need not be taken literally, but metaphorically.... The 'descent' of the eternal speech means that the signs (verses) which The descent (nuzūl) of God's speech means that the angel brought prove it came down. [Here follows a repetition of the argument: divine king-commands-agent to announce them-credentials.]

We must believe in all traditional revelations since the truth of the 467 prophet has been established.... If they cannot be proved we must accept them. The impossible is plainly recognizable. We know that the true and faithful one would not assert the impossible so the right meaning of his words is to be sought for. If we have found it, it is of God's grace: if not we believe in the literal meaning and leave the inner meaning to God and His apostle.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The language of the original (which I have summarized) is surprisingly strong.
<sup>2</sup> The singular here suggests that only Muhammad is in the writer's mind, though he reverts to the plural again.

the discussion of the nature of the person of Muhammad hut the words gala ahlu'l'hagg <sup>1</sup> There must be some mistake here. The speakers are the Sahi'ans as the address to the Hanifs shows. P. has ittaba'na and B. ittaba'tum. The Muslim reply begins with or their equivalent have fallen out.  $^2\,$  Lit. 'carnal.' This passage has several parallels on p. 233 of the  $\it Midal.$ 

The assembling of bodies and the resurrection. No religion speaks

since God can confer life a second time as he did at first, . . . as he quickens the earth after its death every spring. . . . If individual souls are separated from bodies and are not independent of bodily instrube punished, for their happiness is in their thoughts and their thoughts<sup>2</sup> are only (possible) through their instruments, and these only exist if To hold that bodies are assembled again is to pay due regard to wisdom in giving every soul its proper share of perfection according to its works. To deny it is to confine the assembly to one or two souls in every age . . . and to hold that every soul is punished. . . . The order of souls in this world remains; and when the soul leaves the body either the order ceases so that the wise and the fool are equal, or the order is confirmed. To deny a bodily resurrection is to deny rewards and punishments and leads to many contradictory theses body and since the assembling of bodies is possible essentially and ments in their thoughts, they must need bodies, otherwise they would they (the bodies) return with their works as they were<sup>3</sup> (on earth). more plainly than ours on this subject. . . . The philosophical theologians believe that the spirit survives after its separation from the is prophetically attested it must be declared true without asking how, which we have dealt with in a Letter on the Future Life. 468

The question in the grave is attested by sound tradition in many embodied spirit nor to a body such as we see. . . . If the angels asked about belief alone, the spirit could reply; but if belief and word and deed were inquired of, the body in its proper form would have to be assembled. But the question about a man's God, religion, and prophet would require the exercise of a living man's thinking and speaking parts. If the man be unconscious like a sleeper or a drunkard it is possible that God may quicken the organs of thought and speech so that the question can be put to them.... But God knows best. places. It is best to regard it as being addressed neither to a dis-469

The scale. This is attested by Sur. 4. 18. Opinions differ as to what 470 it is to weigh, whether bodies, or a writing containing men's good and evil deeds. . . . However, it is best to say that everything terrestrial has a fitting scale; the scale of the ponderable is the ordinary scale of weights; the scale of dry weight is the gallon, of length the cubit, and so on; and the scale of deeds is what is suitable thereto. God knows best about what He means.

The basin and the intercession are to be taken literally. The basin is like the rivers in Paradise. He that drinks of it in the Resurrection will never thirst. 2 Add with P.

Or, perhaps, 'with their former activity'.

1 Perhaps this is the reading of P.

has moved the pillars of his faith by departing from obedience; cf. 4. 471 danned, an object of wrath who cannot enter Paradise. . . . In a deserves praise and credit. The sinner does not deserve praise, for he 18, &c. The Quran speaks of no intermediate place between heaven means praiseworthy characteristics for which the believer (mu'min) The Mu'tazila say that the intercession is confined to obedient state of sin he has no right to the name of faith, because faith (iman) believers, for according to them the unrepentant sinner is eternally and hell, so that they must go either to the one or to the other.

God and obeyed Him except in his refusal to prostrate himself to The Khārijites went further and damned a man who committed a mortal sin on the ground that Satan recognized the existence of

undertaking though it be not supported by works. Disobedience does no harm where there is faith, and obedience does no good where there The Murjites held that faith is confession with the mouth and an is unbelief. Adam.

and that was all. A liar and a hypocrite could be a believer: not a They said it was a bare assertion, namely a confession with the tongue, The Karrāmiyya went furthest in reducing the content of faith. believer in their sight only, but in God's sight.

The Ash'ariyya said that in ordinary language faith meant 'con- 472 fessing the truth of'; and the law had established that that was its meaning.

of the Creator, sometimes a mental speech which contained the congue. Performance of the fundamental duties of religion is also a Al-Ash'ari gave a different answer about taşdiq. Sometimes, he said, it was knowledge of the divinity, pre-existence and attributes xnowledge1 and which when uttered became confession with kind of tasdiq. . . .

undamentals he must not be regarded as an absolute unbeliever but 473 were true, a teaching of al-Ash'ari. The measure of faith is the and no partner in His works and that Muhammad is His apostle. . . . a victim of error and innovation. His judgement rests with God as The idea subsisting in the mind is the root whence faith is to be inferred: confession and works are indications thereof. Some of his iollowers said that faith was knowledge that God and His apostle universal obligation to witness that there is no God but Allah Who reigns alone in His kingdom and has no equal in all His attributes If he dies in this belief he is faithful in the sight of God and man.... If he belongs to a school which compels him to oppose any of these to eternal or temporary hell-fire.

1 fides implicita?

[Shahrastāni] Now we know that the prophet invited men to accept the two assertions of the shahāda and that he would not accept a statement with mental reservations. He called such people hypocrites and the Qurān denies them the name of believers (2. 7). . . . Al-Karrāmī asserts the contrary. It is certain from what has been said that mental acceptance is fundamental because verbal acceptance is only the expression of the state of the mind. . . . Inward attestation 474 suffices if outward attestation is impossible. . . but good works are

The Murjites divorce works from faith to the point that they say a man is none the worse if he cannot produce one act of obedience. The Wa'idiyya, on the other hand, say that one act of disobedience involves eternal damnation. Both schools are to be rejected.

an obligatory sequel to faith.

The first abrogates the commandments and would lead to the destruction of society. . . If neither obedience nor disobedience matters there is no point in commandments at all . . .

The second abrogates Qurān, tradition, and catholic belief and excludes divine forgiveness and leads to despair. The Qurān distinguishes between faith and works: 'Verily they that believe and do good works'. Faith and works have their own special nature. If they were identical it would follow from what the Wa'idiyya say that an impeccable prophet would be the only believer in the world! It would also follow that no one could be called believer until he had displayed every possible virtue and thus the word (in a particular case) would have no present application but depend on works to be done in the future! These people might be called the Murjites (postponers) of faith from works while the former class are the Murjites of works from faith.

Certainly works are not so fundamentally bound up with faith that it can be said that the absence of them involves virtual excommunication in this life and hell-fire eternally in the next. Nor are they so distinct from faith that it can be said that the absence of them is blameless in this life and does not deserve punishment in the next.

To say that obedience cancels disobedience is no better than the converse. Those who say that a mortal sinner will be in Hell eternally though his punishment will be alleviated because of his confession of faith and off-setting obedience, are opposed by the Murjites, who say that he will be in heaven eternally though below the rank of the obedient because he has been obedient in other things. But if obedicate ence is cancelled, how can it alleviate, and how is alleviation conceivable in eternity? And how is an eternal sentence for a temporal deed to be justified? If a man has been an unbeliever for a century why is it intellectually justifiable to send him to hell for ever? If a

man steals a hundred dinars is it right to take two hundred from him? You say it is in the belief that if he lived for ever he would for ever disbelieve. But belief that he would do is not the same as belief that

Logical justice and the sacred law agree that if a man confesses God in his heart and speech and obeys Him in part and disobeys Him in part he deserves praise and blame in this life and in the world to come. Is he to be rewarded first and then punished eternally or vice versa? The first is inconsistent with grace and justice, I for the compassion of God is wider than men's sins and His grace inspires more confidence than our works... Faith and knowledge (of Him) in justice and reason are more worthy of an eternal recompense than a temporary disobedience... The prophet said: 'My intercession is for the mortal sinners of my community'...

It is a mistake to give a particular application to verses of a univer- 477 sal character. To 'transgress the laws' means all the laws, and none can do that but an unbeliever. 'He that kills a believer intentionally' means 'thinking it right to kill him', because none but an unbeliever would kill a man with absolute intention...

The imamate does not belong to dogmatic religion but its political 478 importance demands that it should be understood.

Most traditionists of the Ash'arites and lawyers, the Shi'as, the Mu'tazilites, and most of the Khārijites believe in the necessity of the imamate as a command (fard) from God. The Sunnis said that it was a duty (fard) which all Muslims must carry out.

There must be a leader to administer their laws, protect their country, see to their armies, divide their spoil and alms, arbitrate in disputes, punish wrongdoers, appoint officials. The imam must warn sinners and bring them back to the right path, and take steps to cleanse the land of error with the sword.

The institution of the imamate is attested by catholic consent from 479 the first generation to our own day in the words: 'The earth can never be without an imam wielding authority.' When Muhammad died none contested Abū Bakr's statement that a successor must be appointed, and all know the story of 'Umar's homage to Abū Bakr. When the latter died it never occurred to any one that an imam was not indispensable. 'Uthmān and 'Ali were next chosen. All this 480 goes to prove that the first generation unanimously agreed that there must be an imam. The office has gone on from then till now either by

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It is interesting to notice how the ideas of *righteousness* and divine grace have found a footing, while the notions of abstract justice and wisdom as principles active within the Godhead have been excluded.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This passage, save for a few additions, is identical with al-Baghdadi's Uvill, p. 271.

general consent of the people, or by agreement and testament, or by both. Such a consensus of opinion is decisive proof of the necessity

Is the appointment of a particular imam founded on scripture or catholic consent? People differ as to whether a particular person or catholic consent means every one's assent or only that of competent his (necessary) character is founded on scripture and as to whether

he must obey him as a matter of religion just as he must say the five Those who hold that ijma' is the basis say that the scripture does tradition were trustworthy every Muslim would know intuitively that not indicate a particular imam. If it did the people would be bound to obey him. There are no means of identifying him by reason, and if prayers, and they would not offer to another their homage and ijmā. 481

It cannot be that people would keep silence if there were a clear injustice that he was suffering would be apparent. But there is no record of any one having claimed the office by virtue of a prophetic utterance from the prophet, especially in the days of Islam's purity. If a person were named he would be bound to lay claim to the imamate and if he were denied his right and remained quietly at home the attestation (nass).

obligatory in law so that sin is incurred if it is not established. On the contrary it rests on the conventions of society. If men behaved -a hundred camels but no good mount. There is no necessity to The Najdite section of the Khawārij, and the Qadarites like Abū Bakr al-Asamm, and Hishām al-Fuwați hold that the imāmate is not justly and did their duty there would be no necessity for an imam. and in private judgement (ijtihad). They are like the teeth in a comb One man is as good as another in religion, in Islām, in knowledge, obey a man like oneself. 482

word (and you have shown that no one man was designated); or on the choice of those exercising private judgement. It is inconceivable that every one should choose the same person, and such a thing has never happened. If choice rests on private judgement and that rests on every intelligent person's resolving his hesitation we see that what is by nature a matter of dispute must still be controversial when a verdict has been given. We should expect the first caliphate to display If obedience to one man were necessary it must rest on the prophet's (unanimous) agreement, the primitive age being the standard in law, and the persons most worthy of credence the Companions, and the Umar the nearest to the prophet. But the facts flatly contradict this most trustworthy of Companions the Muhājirūn, and Abū Bakr and <sup>1</sup> I have omitted a good deal here.

expectation. The Anṣār put up Sa'd as Amīr and had it not been for Umar schism would have occurred.

The dissension between the Umayyads and 'Alids and the rival 483 claims of 'Abbas all point to the absurdity of the claim of ijmā' in this most important of matters. Indeed it proves that ijmā' cannot be used as an argument in any matter.

the imamate was being established in any question. All this shows 484 Further, they argued that the appointment of an imam was a that the imamate is not binding in law. If circumstances call for a logical contradiction because (a) the chooser laid down the law in setting up an imam, so that the imam obeyed him by becoming leader by general consent1 he could be appointed on the condition that imām; and (b) any independent thinker could oppose the imām when he acted justly always, and that he could be deposed for tyranny as 'Uthmān and 'Ali² were. 'Uthmān was deposed and killed for his refusal to abdicate and 'Ali they deposed and fought for accepting arbitration.

to preserve law, order, and religion, just as they need a prophet to give them laws. The need for the preservation of law is just as great as the need for its promulgation. If the first is necessary—be it of The Shī'as hold that the imāmate is binding in religion, logically and legally, just as the prophetic office is logically and dogmatically. Their appeal to logic is that men need a leader whom all must obey God's grace or man's reasoning—so is the second.

apostle, and those of you who bear rule', and 9, 120 'O believers . . . 485 Their appeal to dogma is based on Sur. 4. 62 'Obey God and the be with the truthful'. If there were none who must be obeyed how would it be incumbent on us to 'be with them'? You can't say 'Be By impeccability we mean truth in all his utterances, for such a man with so-and-so' when there is no such person. Since the world must hold an absolutely truthful person his impeccability is established. is righteous at all times.

about the most important of all matters. If men could ask why a 486 We are bound to respect the good faith of the Companions and to realize that the prophet knew men's need of a rallying-point against lawlessness and disorder, and that they needed some one to meet the wicked with sword and argument more than they needed instrucprophet had not been sent to them (20. 134) they could also ask the tion on how to wipe their shoes and so on. It is inconceivable that instruction on such matters should be given and nothing be said Prophet why he had left them without a properly appointed successor. Prophets were sent to deprive men of arguments against God, so why

<sup>1</sup> ijithāduhum, the private judgement of Muslims, not ijmā'uhum <sup>2</sup> The scribes add mechanically 'May God be pleased with them'

should not the prophet have designated the imam so that there should be no argument against him? If you say the prophet knew men's need and did not provide for it you disparage him: if you say he did appoint a successor but they did not follow his instructions you disparage the Companions.

But you are on the horns of a dilemma. Either you must say that the matter was left to the people at large and it was entrusted to those with independent judgement so that individual competence or otherwise might be apparent and (thus) the learned became the stewards of the law and religion; (in which case) why was not the matter subject to the independent speculation and judgement of the learned? competence might be apparent. Why did not the Companions take this view, not labouring to designate an imam when the prophet had Yet God did not send apostles to warn them in order that individual been reticent.

a designated imam. But there is no text except in the case of those or for deliberation. In that case you are committed to the theory of who claim a text. And as for those who do not claim a text how can Or you must say that the matter was not left to the people at large, they be designated by a text! 487

panions and the forging of traditions attributed to the apostle. We The difficulty arises from the Imamites' evil view of the Comcannot deal with such nonsense here. Of a similar character are the extravagant claims of the Zaidites.

The Sunni's reply to the Najdites. The law! determines for us what tion. The dispute that you mention about the appointment of the imām is the strongest<sup>2</sup> argument for the imāmate itself, for if the office is incumbent on us; the ijmā' of the community reveals the obligawere not essential they would not have begun to quarrel about it.

As to your point that ijma' is inconceivable in reason and impossible was regarded as a proof, because the Companions rebuked those who in fact, two people can agree in an opinion and if two why not three or four and in short everybody, so that it is a logical possibility. In the first generation ijma was a fact. When the Companions agreed on a matter it was because of the existence of a hidden nass. Ijmā' Bakr was not the will of every one is wrong, for all the Companions did him homage, though 'Ali was busy at the time with the 489 acted contrary to it. . . . Your contention that the imamate of Abū When he saw what had occurred he also did burial of the prophet. homage to Abu Bakr.

It is not true to say that the vote of an individual in the election of an imam confers authority ipso facto on the voter, because his authority rests on an explicit or implicit word of the prophet (nass). He is the seat of authority and *ijmā* merely makes that authority

with the property of rebels. Many instances of conflict between 'Umar 490 and the Companions may be adduced; but that is because they are It is true that any independent thinker may oppose his imam in certain matters, because one such cannot bind another, but such opposition must be confined to matters not governed by ijmā'. We may compare the opposite policy of Abū Bakr and 'Umar in dealing not impeccable and may fall into error and mortal sin as well as mistakes in private judgement.

It is logically possible that a perfect people would not need an imām, but in real life men only behave properly when subject to fear and severity, and it is the imam who terrifies the wicked with the

at the time that the Ansar laid claim to it. If such a saying existed 491 it is inconceivable that people would be silent on so important a As to the Shi'as we agree that God has commanded us to obey our rulers and to follow the truthful, but the point is whether such people have been designated by name by the prophet or designated by ijmā'. The first cannot be substantiated as there is no evidence; and matter, especially when it is remembered that Abu Bakr produced a in favour of the Hashimites it would have been produced to allay strife, for the quarrel between Anşar and Quraish is the same as that saying of the prophet's that the imamate belonged to the Quraish between the Quraish and the Hashimites and the Hashimites and

was not generally accepted (mutawātir); had it been so the Anṣār would not have claimed a share in power. If they followed an unected that 'Umar admitted the claims of non-Quraishites in his saying If Salim, client of Hudhaifa, were alive I should have no hesitation about him', and you assert that there is no text authorizing the imamate in spite of the tradition that 'the imams are of Quraish': then what is your answer to one who says, If tradition appoints It is remarkable that the tradition granting the imamate to Quraish authentic tradition what must our opinion of them be? If it is ob-Quraish, why not the Hashimite Quraish? Again you say that originally there was a latent (thubūt) tradition (naṣṣ) and you connect he decision with ijma': then you say that ijma' contains a tradition!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Variant 'revealed tradition' sam'.

§ In view of the fact that Shahrastāni generally uses 'alž in this context in the sense of pro (as does al-Ghazāli also) the true reading must be  $\alpha dalla$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This is a word which it is difficult to translate. Nate means an explicit statement in the Quran or in canonical tradition (hadith). Its significance is further limited by

so that it is a legal argument and you have connected the imamate with tradition. Why, then, do you not say that there was a tradition concerning Abū Bakr's imamate? Why exclude tradition and posit election?

Answer. It is not apparent that 'Umar admitted the rights of non-Quraishites, because Sālim was counted as a Quraishite: that is why 'Umar had no doubt about him; moreover, the prophet had testified to his faith and works. Certainly there is an implicit tradition in 492 iymā'; for if the imāmate is only established by iymā', and iymā' only by naṣṣ, then the imāmate rests only on naṣṣ.¹ This implicit naṣṣ may be a naṣṣ about the imāmate, or that iymā' is itself a proof. Both possibilities are open. We cannot claim a plain naṣṣ for Abū Bakr, but as eye-witnesses it may well be that his contemporaries became certain about that which was obscure.

*ljmā'* is only a proof because those who agree in an opinion are free from sin, unbelief, and error; if that is possible of individuals then the impeccability of the community is so likewise. The judgement of the assembly is like a tradition coming from many guarantors. The cumulative force of such may be compared with drunkenness resulting from many drinks [one having no effect]. The passage you quote from 9. 125 points this way.

It cannot be said that the prophet was ignorant of the subsequent fate of the imamate seeing that he told his companions of wars and 493 troubles and the anti-Christ. Probably God told him of those who would follow him but he did not convey the information to others because he had no command to do so. Had he been so commanded there would certainly have been a plain statement on the subject of the succession.

If it be argued that the tradition of what happened at the pool of 494 Khumm² is an explicit statement in 'Ali's favour you must set against that the tradition recorded by Muslim in his Saḥiḥ in favour of Abū Bakr, 'Umar, and 'Uthmān.

495 If it be argued: The (only) wise way to appoint an imam is by an authoritative text and not election because he must have such special qualities as impeccability, knowledge, wisdom, bravery, and justice towards his subjects, and there is no scope for private judgement in such matters; and that they are only to be discovered by an oracle from the prophet which comes to him from God—for the choice of an imam for his outward graces may be to countenance secret atheism

convention to a particular meaning and no other. This is generally the sense in which the Mutakallimin use the word. But sometimes it means a statute (based on the foregoing text or translation) or an evidence or proof.

<sup>1</sup> See Goldziner, Muhammedanische Studien, ii, p. 116.

and denial of God and His apostle, the frustration of law, a corrupt interpretation of the Qurān, and the imputation of lies in sacred matters—we remember the crimes of the Umayyads against God and man.

Reply. Words indicate a man's intelligence, good deeds his kindli- 496 ness, skill in war his politics and bravery. Thus an imam's acts show whether he possesses the qualities you assert to be necessary. If he does not he is deposed. What you say about the Umayyads is true, save that it is not inconsistent with the imamate according to those who hold that it is possible for the imam to do such things.

Question. Then what virtues must he possess to be worthy of the office and how many electors are necessary to form a quorum?

Answer. He must be a Muslim, a Quraishite, of active intelligence, a far-sighted administrator, a man of vigour and competence. Doctors differ as to how far more or less is required. Some hold that the homage of one just man is a valid election, some demand two or the whole of the intelligent section of the community. But these and other similar questions are outside the range of this book and must be studied in the books devoted to them. I charged myself with the task of solving difficulties in intellectual matters not with matters 497 dependent on tradition.

The miracles of the saints are intellectually possible and traditionally guaranteed. God's greatest miracle is to make good easy and evil hard for his servants. . . . We are bound to believe the miracles recorded of the saints, e.g. the story of Bilqis' throne (27. 40); and of the mother of Moses and the mother of Jesus, and others beyond number. Individually these miracles might not be credible but their cumulative testimony is proof that the miracles happened at the hands of the saints.

It is important to remember that every miracle (karāma) wrought by a saint is an overwhelming proof (mu'jiza) of the prophet whom the saint follows. The karāma of the saint never impairs the miracles of 498 the prophet but strengthens and confirms them. . . The prophet said that Islām would have its Abraham and its Moses (cf. 43. 57). The law and religion of Islām are the noblest (5. 5) so that a Muslim is necessarily nobler and more honourable than the adherent of any other religion, because laws and religious are the garments of souls and spirits. What greater guerdon is there than a criterion between true and false (8. 29)? What greater miracle is there than the gift of the prophet's love promised in tradition, and the promise that if we knew God as we ought we could move mountains? When it was said 499 that Jesus used to walk on the water the prophet said that if he had been more certain (of God) he would have walked on the air.

Some of the learned say that abrogation is the withdrawal of a judgement after it has been made: others that it is its terminus ad quem, a sort of time limit to that which is apparently for all time.

The Jews say that it is the abolition of commandments which have been given to men and that is impossible where God is concerned, for it would imply that He changes His mind and regrets His (previous) utterances. If one of us ordered a slave to do something and then stopped him from doing it either at once or at some future time that would indicate that the matter appeared different to him, i.e. something he had not expected had occurred, or he had regretted his first order. Such propositions are impossible of Him to whom nothing in heaven or earth is obscure.

Reply. The impossible is of two kinds: (a) the impossible per se, e.g. the union of black and white in the same place at the same time; this meaning does not apply here; and (b) the impossible when it 500 produces the absurd, e.g. contrary to what is known. Here there is no absurdity which abrogation produces save deeming right (badā') and regret. Badā' may be used in two senses (1) the thing appeared to Him (cf. 29, 48) and this is impossible of God who is omniscient. He does not abrogate laws because of something He did not know when He gave the laws; (2) regret at what has happened as when a man sees that something he has said or done would be better unsaid or undone. This, too, is impossible with God, for as we have explained His acts are not governed by purpose. Thus abrogation does not point to repentance and we see that abrogation is not impossible logically, and its actual occurrence in the law is the best proof of the same.

There is no doubt that Moses came after Adam, Noah, Hūd, Ṣālih, Abraham and many of the prophets in time. Were they bound by the law of Moses or only by some of it? If by all of it then he did not 501 found the law; he only confirmed an existing one. If he only laid down one law other than their's the first was abrogated by his law, or we may say the time of the first expired and the new one came into being and abrogation was established. We have only to think of marriages with sisters in Adam's time; circumcision on the seventh day which was not practised till Abraham, and so on, to see that abrogation is no innovation.

The solution is that lawfulness and unlawfulness are not predications which belong to actions as if they were attributes of them, nor 502 are actions to be classed as good or evil, nor does the law-giver cause These words show that the chapter on atoms is not an integral part of this book.

man from his pre-embryonic beginning to his full stature we see that 503 But the predications (of right and wrong) belong to the speech of the intellectual, and one can abrogate another: e.g. divorce abrogates conjugal rights. If contemporary law is subject to constant alteration to meet changing conditions why is it impossible that laws given to one people at one time should be abrogated elsewhere at another time? The law corresponds to actions; and the active changes of death and life, man's creation and annihilation, sometimes gradually, sometimes instantaneously, correspond to the legal changes of permitted and forbidden. God orders men's actions as he pleases and must not be asked what He is doing (v.l. saying). If we consider the formation of each progressive form abrogated its predecessor. Similarly, man prolaw-giver.1 Thus the predication is verbal, not actual; legal, not gressed from code to code till the perfection of all codes was reached. them to acquire attributes which cannot be annulled or confirmed. Nothing lies beyond it but the Resurrection.

Muhammad, the perfect man, is the climax of man's evolution, as Islām is the climax of successive laws.

I have now accomplished my purpose in composing twenty chapters to explain the present position of scholasticism. If I live long enough I shall devote twenty more to an explanation of the speculations of the philosophical divines.

<sup>1</sup> I.e. actions are not right or wrong in themselves, but because the legislator has declared them to be so.

<sup>3</sup> In O. the excursus on the stom which I have relegated to an appendix follows here. It cannot have formed part of the original work, because (1) Shahrastāni does not mention it in the heading of Chapter XX; (2) B. says tammal-kitāb here though it goes on with the section on the atom; and (3) P., the oldest and best MS, shows no trace of the excursus, and places the conclusion, common to the other copies, at this

It is certain from the style and argument that the excursus is Shahnastāni's own work, but it is not germane to this part of the book, and reads like an answer to objections which have been urged against the writer elsewhere. I have therefore not felt it necessary to summarize it.

## فهرست كتاب فهاية الاقدام في علم الكلام

في حدث العالم. وبيان استمالة حوادث لا اول لها واستحالة وجود اجسام لا تتناهى مكاتًا

٩٥ في حدوث الكائنات باسرها باحداث الله

٢٠٠ في ابطال التشبية

في التوحيد

۱۳۰ في ابطال مذهب التعطيل وبيان وجوة التعطيل

ا۱۲ في الاحوال

٥٠٠ في المعدوم هل هو شيُّ أم لا وفي الهيولى وفي الرد على من اثبت الهيولى بغير مورة الوجود

.١٠ في ائبات العلم باحكام المفات العلي

١٠٠ في اثباث العلم بالمفات الازلية

ه١٦ في العلم الازلي خاصةً وانه ازلي واحد متعلق فبعميع المعلومات

١٠٠٠ في كون البارئ\* متكلما بكلام ازلي

٨٨٠ في ان كلام الباريء واحد

١٦٠ في حقيقة الكلام الانساني والنطق النفساني

اعه في العلم بكون البارىء تعالى سميعًا بصيرًا 10- في جواز رؤية البارىء تعالى عقلًا ووجوبها سمعًا

٣٠٠ في التحسين والتقبيم وبيان أن لا بجب على الله تعالى شيء من قبيل

ً العقل ولا يجب على العباد شيء قبل ورود الشرع ١٣٠٧ في ابطال الغرض والعاتم في افعال الله تعالى وإبطال القول بالملاح والاصلح . واللطف ومعنى التوفيق لمؤذلان والشرح وللحتم والطبع . ومعنى النعمة

١١٩ في اثبان النبوات وتحقيق المعيزات ووجوب عصمة الانبياء \*\* والشكر ومعنى الاجل والرزق 3444

CONTENTS

٣٩٩ في اقبات نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم. وبيان معجزاته ووجه دلالة وللبنة والنار والاحكام وخفيقة الايمان والكفر. والقول في التكفير والتمليل، وبيان سوال القبر وللفير والبعث والميازل وللساب وللوض والشفاعة والمراط الكتاب العزيز على مدقه. وجمل من الكلام في السعميان من الاسعاء

مهم القول في الامامة

دام بيان كرامات الاولياء

اا؟ في النسخ وإن هذه الشريعة ناسخة للشرائع كلها ه. ه [الذيل] مسئلة في اثبات للجوهر الفرد

جدول الخطاء والصواب

و فيمَّج ب فيمًاد ب الني (٦) ١٠ الوجود (٦) ١١ موجِمًا له حاشية (١) في س ماشية(ه) ازلا ، خلو ، اوجد ، فلوكان حاشية(٥) الوجود من حيث وجودة حاشية(١) ب من تصنيف delete ممبر ما المتقلم اللذي (م) الربود موجورا ما الم حركات دورية

| ₹   |
|-----|
| А   |
| Z   |
| Œ   |
| 3   |
| Ĕ.  |
| 24  |
| æ   |
| 0   |
| C   |
| А   |
| 7   |
| 4   |
| 4   |
| 4   |
| H   |
| ⋖   |
| ERR |
| æ   |
| Œ   |
|     |

ERRATA AND CORRIGENDA

| مغية     |           |       | \$          | ī    | Ľ      | ì        | Ł   |     | £            | ě. |        |                 | <u>.</u>          | <u>*</u>                  |        |          | ž     | •          | vo        |            | ÷    | F     | 7.       | 9            | ar y      |           |            |
|----------|-----------|-------|-------------|------|--------|----------|-----|-----|--------------|----|--------|-----------------|-------------------|---------------------------|--------|----------|-------|------------|-----------|------------|------|-------|----------|--------------|-----------|-----------|------------|
| <b>*</b> |           | حاشية |             |      |        | حاشية(٧) | -   |     | -            | ,  | r      | >               | حاشية(١)          | ·<br>E                    | للامية | <u>5</u> | Ŀ,    | . r., r    | حاشية(م)  | <          | 2    | -     | <u>r</u> | حاشية(١١٠) و | حاشية (م) | 2         | Ē          |
| العواب   | وللركات   | 9.    | <u>۽ هي</u> | أكثر | لعمرها |          | لجئ | بعث | اولى به وأول | Ť  | المعاد | لذاته (م) وإنها | ) بالوجود للايجاد | حملا وهو صواب راجع ۲۰ ،۵۰ |        |          | بكامل |            | ب العوائل | <b>V</b> o | بناء | تتعقق | بغيرة    | delete (     | (£)       | احوال (م) | الوجود     |
| िस्याः   | والمحركات | 9.    | <b>%</b> 3. | أعل  | تحمرفا |          | بعث | بعئ | اولى بە      | 1  | 17mm   | لذات، وانها (٩) | بالموجود الايجاد  |                           |        |          | كامل  | <u>;</u> } | العوامل   | <u>-</u> 9 | 3    | يتجقق | لغبرة    | بإلي         | وجودا     | احوال     | الوجود (٩) |

ر، حاشية (١) بععنى
٢٠١ ١١ والبيانية
٢٠١ ٥ كال (٩)
٢٠١ ١١ الغرض ان
٢٠١ ١١ ١١ عنثى
٢١١ ١١ اوردوها
٢١١ ١ ٢٠ خوق ٩
٢١١ ١ ١ نكون
٢١١ ١ حاشية (١٠) ب تقدمه
٢١١ ١ عاشولول ١٠٠٠ معيمًا

الخطاء حصل العبد العبد والبنائية والبنائية الفرض المحنا يتخلق يتخروا سمياً يقدره بعدم الاحتبارات واما تعطيل الوجود نجمكم علية بحكم وسلكوا

| NDA     |  |
|---------|--|
| CORRIGE |  |
| AND (   |  |
| ERRATA  |  |
| ,       |  |

|            | بالم   |                  | <u>&gt;</u> | <u>&gt;</u> | IAF               |           | 9 <u>.</u> | ٠ ا ٧٧                                  |       | 143            | <u>₹</u> |        | ÷            | ۲.                  | ÷      | 5  | <u>&lt;</u> | ī                           |                      |           | 111             |        |            |                                   |          |                |              |          |
|------------|--------|------------------|-------------|-------------|-------------------|-----------|------------|-----------------------------------------|-------|----------------|----------|--------|--------------|---------------------|--------|----|-------------|-----------------------------|----------------------|-----------|-----------------|--------|------------|-----------------------------------|----------|----------------|--------------|----------|
|            | 4      | •                | Ē           | =           | L,                | =         | -          | -                                       | >     | L.             | F        | •      | 9.           | ,-                  | -      | ,- | <u> </u>    | <u> 7</u>                   |                      | 2         | 9.              | -      |            | <u>i</u>                          | 9        | <u>:</u>       | :            | <u>•</u> |
| ٦.         | المواب | بالارادة         | تأثيراً     | aalgla 9    | وجوادًا اعراضًا ٩ | م رسمان + | فكون       | الله الله الله الله الله الله الله الله | العلة | المبين         | فيلزع    | ببدايه | معنئ         | بالمعاني من المعاني | ألطف   | 3  | 3           | انظر النجاة لابن سينا ص ٤٠٠ | وايفياً الشفاء ص ٨٨٥ | الموجودات | delete          | *      | بممادماتها | delete                            |          | اج الكائم مرمع | \            | よいか      |
| 100 EKKAIA | िहिनी  | <u>નુપિટાતું</u> | تاثير       | sales le    | جواداً عرضاً      | والارادة  | ميكون      | 174                                     | العلة | المبني (الاصل) | وليزكم   | ببداية | معنا (الاصل) | بالمعاني            | ग्रियक | 3  | 3           |                             |                      | الموجودات | فعلی لا انفعالی | معلومآ | بممادرها   | واعوال تستمد بها لان تكون<br>كلية | <u> </u> | رسي.<br>فيعقل: | ; =; · · · · | 14.60    |

ERRATA AND CORRIGENDA

وقدرة ذلك من قبل انه متجدد . واما تعلق الخ يكون من حيث ذلك . قيل متجد وأما اليهما (الأمل) يكون انه من حيث

10 FOF delete (۴.۰۰۴) ماطاطه شرور واسترواحكم (الأمل)

9. F £ للبيرية جبرا

شبة طامات وكلمات (ف) سورةً ٥٠ ,٩٥

r ; r r r r r

خيرًا العدم ولا يستدعى شبة كلمات وطامات ادرا ادرا فتتعرف

منطقيا (**ء**)

ę ę בֿ ב<u>ֿ</u> בַּ Ę ř ř ī 11, IV F1A Ž ī ¥. ā. ۱۰۰ اشية (٩) ۲۱۱ ۲. و. F, 0, 4 <u>9.</u> Ē delete 1 انقسامها من انقسام المحل وذلك هو محل انقسامها بانقسام المحل وذلك هو وغوض بهدية. لعله: ويعيض هديةً وعرض هدية ف اللامات على الاستدلال النقس الثالث المشاهد بھور معامعینا (الأصل) سنة الله للتأييد لزميم والمكلف تاریما اناد الجود لا مغنی والاستدلال النفس التالتة

1 ē ∨ jē 4 ۲ ٩. ي الجر(ب) مثارية والقول ولتجي مادي مرايع مادي عادي عادي ف زمسجداً بصدق قول تا والعقل (م) الفعاية (ف) لأبدائهم وليست (٨) المنحصر الفعلية والقولية ونحن . . . اتبعنا (ف) والفعلية القولية delete عَإِذَا قَرَانًا \* ERRATA AND CORRIGENDA الدعوة وان تصديق قول ما **ब्राडी द्**रिन الی الحرر وقدرته بغی بعکم والا لزمه مریعه عنهم والفضل العقلية لا بد انهم وليست

رقلس ١١,٥; ٧,٥٩; ١١,٩٩ ابو علي ألجبائي راجع الجبائي تتاسخية ١٠،٧٩; ١١,٧٧٣; ١١,٥٩٣; ابو علي الحسين بن عبد الله بن سينا ابو سفيان عربه ابو الحسين البصري م ١١٥١; ١١ ،٥٧١; ا ١٧٧: ١ ،١٢١; ١ ،٥٠١ ابن سينا راجع ابو علي | ابو اسحق الأسفرائني 1 ,11; 14 ,77; 11 ,47; ابو بكر الاصم عا. ١٨٠٠ ابو بكر المباقلاني (القاضي) ٢٠٠-٣٠ ; ١١، ١١، ١٠٠ ; ٢ .٣ . ٢٠ ، ١١، ١١ ، ١١ ، ١١ ، ١١ ، ١١ ، ابو القاسم سليمان بن نامر الانصاري ۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ۱۱ ، ابو بكر (الخليفة) ، بر ، ١٠٠٩; ١٥ إلماء rre, r. jrri, 16 Povr, 1. ; Povr, r ; Pi., 1. ; F9., 1A ; FA9, 8V ; FA9, 1 ; FAF, F الوالو ا : الوال ، الفال ، الوال ، الوال الو ۳, ۲ ; IF1, V ; 91, 10 ; AV, 1V ; VA, A ; VF, 1A ; ro1, 1 ; rff, 11 ; rr1, f ; rr., 11 ; FVI, IF ; F1V, A ; F1F, IF ; F0V, I1 F1F, 10 ; FFA, F ; 1VF, 1V 1717, 10 17.15, 1. 3.19., V 3 FIA, 17

الاسكندر الافروديسي ۱۱ ,ه الإشعري راجع ابو ألحسن 1 jed 91 , 1, 17 ; 177 جهم بن صفوان ۱ ،۱۵۱ تا با ۱۳۰۰ ز ۲۳۰۰ تا ۱۳۶۰ تا ۱۳۶۰ تا ۱۳۶۰ lixmalim v, o انكساغورس ۷,۰ ثنوية ٣ ,٩٥٤ ١٩١٩; ١٩ ,٩١٩ ; ٩ ,١٧٦٤ الجبائي ه را از ١١ ,١٨٨ و ١١ ,١٣١٠ جعفر بن محمد المادق ۲، ۱۰۹ اسامة بن زيد .! ,۳۸۳ الاستاذ أنظر أبو أسحق الاسفرائني الأشعرية ١ ,١٥١; ٨ ,١٧١; ١ ,١٨١; افلاطن ۸ ،٥ ز ۱۲ ،۷۲۱ امام ألحرمين انظر ابو المعالي ألجويني انبدقلس ۸ ,۵ الباطنية ۱۰, ۱۰، نالیس د ره قامسطيوس ١١ ،٥ جبرية ١٠ ; ١٥ ; ١٥ ; ١٥١ , ٥ في بع jelv, fe jety, fe jeva, if jevi, fe dably امامية ٥ ,٧٨٩ Price, 1 ; Prici, A ; Pric, 11 ; ria, i ; roa, lv ; rfi-roo ; rfo, Iv FF1, 1 ; FFI, F ; IAA, F, IF ; FA., IO spiv, y spir, i sp.y, iy smay, ia FVA, 0 ; FVI, IA FI., 1F ; FT1, 1F ; F09, v ; F0v, F ; FF0, T

ابو المعالي ١٠٠٠ الجويني ٧ ،١١ ; ١١ ،٨٧ ; ١ ،١٠ ; ١ ،١٠١ ; ١٠ ،١٠١

ابو نصر الفاردي ١٠٠، ٥ ابو هاشم بن ألجبائي ٥ .٣ .١٦١; ١٩ .١٦١٠

إلام، ا إلك، إلا إلية، الا إليه، ه  ابو الهذيل العلاف ، ١٥١، ٥ ، ١٠٠٠

ارسطاطاليس ١١ ،٥٤ ١١ ،١١ ،١٠ ٢

الكرامية ١٠ ;٣٠ ، ١٠٠، ٥ ،١٠٠ الكلابي راجع عبد الله بن سعيد قدماء الأوايل ع ,٥٥; ٨ ,١١٥ الكرامي 1 . . ا ز ١٠ ، ١ ، ١٠٠٩ 3119, 1v-rrr 311F, F 311F, 9 3r4., 1r 3 r18, 11 3 ret, 10 3 rr., 1A FVI, IF ; FVI, F ; FAA, F FF0, IF ; FFF, A, 1. سقراط ۸,۰ الشَمَّام ، 101; 11 ; 11، الزبدية ٧ ,٧٨٩ الشيعة ١٥ ;١٢٩; ٥ ;١٢٩; ١٥ مُعيثاً المابئة ع ,٢٠٠، ٩ ;٢٠٠، المعيم) ٩ ،٢٠٠، سعد بن عبادة ١٠ (١٩٩١ ١١ ,١٨٩ شيث ۳,۸۰۹

FAF, 1.

متكلمون ١٠ ،١٩ ; ١١ ،١٩ ; ١١ ،٨٠ ; لعجوس ١٠ ،٥٥ ، ٣ ، ١٥ ، ٨ ، ١٠ ، ١٩ ، ١١ لمجوس ; I'M, F ; I'F, 1A ; III, I'I ; 110, F 31v1, A 31v., F 3111, 1 3110, IF ; Pfr, v ; rvf, o ; rvi, i ; ris, o ; ro., 10, 11 ; rra, 11 ; r.., o SETT, to SEIA, IF SIAB, V SIAA, IT

الطبايعين ٦ ,٩٥

عاذيمون ٦ ,٨٦٩

العباس ۷ بر ۱۹۰۰ و ۱۱ و۱۹۹۰

عدمان (الحليفة) ، , ١٨ع: م , ١٠ ١٩٨٩; ١٠ ١٩٩٩ علي ١١ ,١١ ; ١١ ,١١٠ ; ١١ ,١١٩ ; ١١ ,١١٩ على المار ١١ ,١١٩ إلى المار ١١ ,١١٩ إلى المار ١١ ,١١٩ إلى المار ١١ إلى المار الم

عبد الله بن سعيد الكلابي ، ١٨١; ١١ ،٣٠٣

الغالية ١٠٠٠، ١٠٠١ قيالغاا الغنية وشرح الأرشاد ١٥ ,٨٦

مرار بن عمرو v .۱۰۱

rrr, ta-rrv

المفاتية ١٠،٣، ١ ; ١٠،١ از ١،١٠١ ا

FTF, 10 ; FF1, F

الدر، له الدلاء با الدار، اد السال، اد

محمد بن علي الباقر ٨ .٠٦١ محمد بن الهيمم ٣،٥٠١; ١١ ,١١٤ ،١٢١ ١٠٠، ١٦ قويما 1600, 9 3 1641, V 316VI, 1. 812.

100, IT 10E, T ; F1, IF ; FF, 19 25 Jacob 311, F 349, I. 34v, IV 301, 0 ١١ ; ١٠٠ القدماء منهم 1101, 1 3101, 0 31.1, 11 311, 1 ; 1v1, A ; 1v1, 0 ; 119, IF ; 11r, 1A FITT, F SIRF-FIF SING, 10 SIND IF ; r11, 11 ; ros, 11 ; rot, 1 [rfs, 11 ; F-9, 11 ; F-1, F ; FAI, A ; FV9, 17 smrs, it jers, ir jeilė, t jeilė, iš ; rvo, 1 ; rvi, F ; ro1, A ; rFi, 1 31AT, 11 31AF 31A- 31VF, 1. 3 may, 1. 3 mas, F 3 mas, 14 3 mas, 18 ; fprr, 1 ; fr., r ; flv, f ; fl1, 11 jel., 1. j.f.t, 1r j.f.f., 19 j.f.., 1F التارابي راجع ابو نعر

; v., T ; To, 0 ; 01, 1 ; 0F, F, T Zam Nall

; 1161, 1 ; 11v, r ; 1., 1. ; va, 10 ; r11, 1 ; r1., l1 ; rfv, lr ; rfo, lo

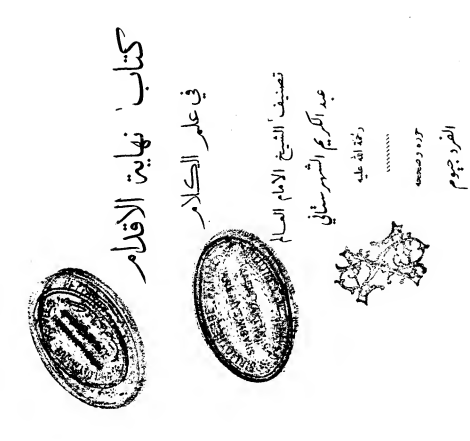
jrri, ir jria, ir jr.., r-rife THE STATE STATE STAY IF ; rra, a ; rro, 1 ; ria, 1., 11 P14, 0 ; F11, 1. ; FV0, 1 ; F0F, F Pva, T ; Fv., II ; FII, 9 ; FT., IV

| الفلاسفة الألهيون عا 19، 1، 1، ١٠٠

LIST OF NAMES

المنطقيون ٦١، ١١، النجار ١ ، ١٣٠، ١ ، ١٩٠٢ عاد، ١ ، ١٩٠١ إ النجارية ه ,اعم ١٠٠٠; ١ ; ١٩١٤، ١ ; ١٧١، ٧ ; ١٣٣-١ قللم المغيرية ١١ ,٦٠١ الملل والنيمل ١٠ ,٥٤ ١١ ,٧٢٦ rer, 1 r,0,4

النظام ٢ ,١٠٠ ; ١١٩ , ١٥ ; ١٠٠ ، ٣ . ١٠ عشام بن الحكم ع. ١١٥، ت ، ١١٠، تاز الهاشعية 11 (١٠٠ النعدات ١٩ ، ١٨٩; ٨-٨٨٩ هشام [بن عمرو الشيباني] الفُوطي دا ,١٨٩ | الوعيدية ٩ ،٩٧٩; ١ ،٥٧٩ هرمس ۲ ,۸۱۶ rfev, Iv ; rfo, Iv ; rri, 9





 ا الجزر الاول من (ف عرف) – م) من تصنيف امام الايمة سيد مشايخ اهل السنة تاج الدين برهان الحق ترجمان الصدق عضد الشريعة... فخر الايام ابى عبد الله عمد عبد الكريم

# مرمم امتدا رحمل اليم عونك وتيسيرك س

الحمد لله حمد الشاكرين والصلوة على " رسوله المصطفى " وآله الطيبين " الطاهرين اجمين" اما بعد فقد اشار المي " من " اشارته غنم وطاعته حتم ان اجمع له مشكلات الاصول واحل له " ما انعقد من موامضها على ارباب العقول لحسن ظنمه بي اني وقفت على نهايات " انظر وفزت بنايات مطارح الفكر ولمله " استسمن ذا ورم ونفخ في

غير ضرم لممري القد طفت في تلك الماهمة كلها وسيرت طرفي بين تلك الممالم فلم از الا واضعاً كف حائر على ذقن او قادعاً سن نادم قلم أن الا واضعاً ويظر "مسرى ومسرح" هو سدرة المنتهي "ولكل قدم" مخطا ومجال هو غايته القصوى " اذا وصل اليها ووقف دونها درجته مطرح لشماع الناظر ويتيقن آخرًا ان مطاد الافكاد بذات" القداد وجناب العزة لا تمذركمة ألا بحاد وهو يمذرك ألا بصاد"

۳ - ۱) ب تیر پرحتك ارحم الراحمن. ف ف استین وعلیم اتوکل - ۲) فعید ب عبد وعلی - ۳، ف. - ۲، ف. - ۱۵ اطریزی مقدمة القامات - ۲) ب و ف ز مسادح - ۸) ف لند . واجع اخریزی مقامة ۳ واشال الدر ب ۱۳۱۰ - ۱۳۱ - ۱۳۱ ف اللاوالتحل ص ۱۳۲ - ۱۳۰ ف مطاد - ۱۳۱ ف س ۱۳۰ مورة ۳۰ (۱۳ - ۱۳۱ ف قرم - ۱۳ ف) ف الاقعی - ۱۳۰ ب و ف مداد

أَرْجِعِ ٱلْبَصِرُ كُوَّيَيْنِ 'لعله اشاد' الى الحالتين يَنقِبُ إِيَّكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِنًا ٤ وَهُوَ حَسِيرٌ '' لعله اشاد'' الى العجز عن '' الادراك اذ هو اللطيف!'

ير ۱٬٬ المله أشار٬٬ الى العجز عن ' الادراك اذهمو اللطيف

الحبير فعليكم بدين العجائز فهو من اسنى الجوائز واذا'كان لا طريق الى المطلوب من المعرفة الا الاستشهاد بالافعال ولا شهادة للفمل الا

> ني حدث العالمع ويباد استعالاً حوادث لا اول' كها واستغاد وجود اجسام لا تتناهى مكانا

هي نتانج الافكار في حال الاختيار ومن دعا، الابرار إلهي فكم

إلا إيّاهُ لا جرم أمن يُجِيبُ أَلْمُفَظَّرُ إِذَا دَعَاهُ وَالْمَارِفِ النَّي تحصل

من تعريفات احوالالاضطرار اشد رسوخاً في القلب من المعارف التي

من حيث احتياج الفطرة واضطرار الخلقة فحيثها كمان العجز اشد.

كمان اليقين اوفي واكد وَإِذَا مَسْكُمْ الضُّرْفِي أَلْهُ مِن صَلَّ مَن تَدْعُونَ

من بلا، جاهد صرفت عني وكم من نعمة سابغة اقررت بها عيني وكم..

من صنيعةِ كريمـة لك عندي انت الذي اجبت عند الاضطرار

٠٠ رأي في المبادي الاول شرحناهما في كتابنا الموسوم بالمل والنجل • احدثه الباري تعالى وابدعه وكان الله تعالى ولم يكن معه شي. ووافقتهم وابي علي الحسين بن عبدالله بن سينا وغيرهما من فلاسفة الإسلام ان على ذلك جماعة من اساطين الحكمة وقدما. الفلاسفية مثل تاليس وانكساغورس وانكسايس ومن تابعهم من اهل ملطية ومثلر من الشعرا. والنساك ولهم تفصيل مذهب في كيفية الإبداع واختلاف ومذهب ارسطاطاليس ومن شايعه مثل برقلس والامكندرالافروديسي ونامسطيوس ومن نصر مذهبه من المتآخرين مثل ابي نصر الفارابي ٦ فيثاغورس وانبدقلس وسقراط وافلاطن من اثينية ويونان وجماعة مذهب اهل الحق من إهل ً الملل كلها ان العالم عدث وغلوق

ه وقد اوردت المسائل على تشعث خاطري وتشعب فكري مميثلا امره

في معرض المباحثات ترتيباً وتميداً وسؤالًا وجواباً وجعلتهما عشرين

قاعدة تشتمل على جميع مسائس الكلام وسميت الكتاب نهاية

دعوتي واقلت عند المثار زاتي واخذت لي من الاعدا. بظلامتي الكلمات الى آخرها وكان القلم يعبر عن حالتي باواخرها رَبَّ أوْزَغِيَ أَنْ أَشَهُمُ يِنْمَنَكَ ٱلِّتِي أَنْمَنَّ عَلَي وَعَلَى وَالِدَيُ وَأَنْ أَعَمَلَ صَائًا تَرْضَاهُ وَأَصَلِح لِي فِي ذُرْيِتِي إِنِي تُبْتُ إِيْكُ وَإِنِي مِنَ أَلْمُسْلِمِينٌ هذا ..

A:) かいる - VI) うらう 出い - VI…VI) でにに 川野で ۳۰ - م) ب حاله - ۱) ب و ف ترضير - ۲) ۲۱، ۱۳۰ - ۸) ف اردن ع - ا، ف اذ - ۳ بوف ز الاظرار و - ۳ ۲ ۱۷ ۱۹ - ع ۲۷

ه - د دردانا - م) بون - سان د اداول - ع ب

الاقدام في علم الكلام والله الموفق والمعين وبه الحول والقوة

بعد مفارقة الابدان مثال انسمج الاول نفوس انسانية لا تتناهى وهي مماً في الوجود

٠٠ التقدم والتأخر فقال القوم التقدم والتأخر يطلق ويراد به التقدم • و قصدوا في اطلاق لفظ الذات فانهم ارادوا به الملية والذات اعم • وان ما حصره الوجود فهو متناءٍ من غير فزق بين الاقسام وما " ا ولا بد من بحث على محل النزاع حتى يتخلص أفيكون التوارد بالنفي والتأخر به كتقدم الامام على المأموم وقد يسمى هذا القسم متقدماً . بالرتبة وقد يطلق ويراد به الفضيلة كتقدم العالم على الجاهلوقد يطلق ۳) بون لا تتامی - ۳) ن ز الاختبار - ما ن ز بالذان - ۰) بون وایان - ۲) بون والتقل لطه مواب - ۱۸ ب و ف ينظم الله ال و وجه ومدار المسئلة على الفرق بين الايجاد والايجاب وبين التقدم والتأخر يتناهى قط ولا يتصور الافي الوهم والتخيل دون الحس والعقل والاثبات على عل واحد من وجهر واحد فيصبح انقسام الصدق والكذب والحق والباطل ولا يتبين على النزاع الا بالبحث عن اقسام ٨ ويراد به التقدم بالذات والتأخر بها كتقدم العلة على المعلول وهاؤلاء تتقدم على الملول في الذهن والتصور لا في الوجود فهي متأخرة في بالزمان كتقدم الوالد على الولد ويطلق ويراد به التقدم بالمكان من العلية فكان من حقهم ان يقولوا التقدم بالعلية ثم العلة النايية الوجود متقدمة في الذهن بخلاف العلة الفاعلية والملل الصورية فانه ٨ - ١٠ فيطلتان... جما - ٣٠ ف زوالتأخربه - ٣٠ انتدما -ومثال الضم الثاني حركات دوريسة وهمي متعاقبة في الوجود

والضابط لمذهبهم فيا يتناهي وما لا يتناهي انكل عدد فرضت احاده موجودة مماً وله ترتيب وضمي او فرضت احاده متعاقبة في الوجود وله ترتيب طبيمي فان وجود ما لا نهاية له فيه مستحيل للعالم صانعاً مبدعاً وهو واجب الوجود بذاته والعالم عمكن الوجود فهي لا تتناهي مدة وعدة واتفقوا على استحالة وجود علل ومعلولات .. لا تتناهي واتفقوا ايضاً على استحالة وجود اجسام لا تنتهي آ بالفعل وجرماً سماوياً وبتوسطهما وجدت ُالعناصر والمركبات وليس يجوز بذاته واجب الوجود بالواجب بذاته غير عدث حدوثاً يسبقه عدم بل معني حدوثه وجوبه بهِ وصدوره عنه واحتياجه اليه فهو دائم الوجود ً لم يزل ولا يزال فالباري تعالى اوجب بذاته عقلًا وهو جوهر عبرد' قائم بذاته عبرد عن المادة وبتوسط ذلك اوجب عقلاً آخر ونفساً • يتصور مونجب بغير موجب فالمسالم سرمدي وحركات الافلاك سرمدية لا اول لها تنتجي اليه فلا تكون حركة الا وحركة قبلها ان يصدر عن الواحد الا واحد وممنى الصدور عنه وجوبه به ولا

ترتيب لها وضماً ولا طبعاً فان وجود ما لا' نهاية له أفيه غير مستحيل تتناهي وما عدى ذلك كل جلة وعدد فرضت احاده معاً او متعاقبة لإ ٦ - ١٠١٠ - ٨٠ فالوجود بد - ٣٠ ب ون - ١٠ ب حديثا ومثال القسم الثائي! حركات دورية ' علل ومعلولات لا

٧ مثال القسم الاول جسم وله بعد لا يتناهي

からだり ー・ラナックとかり

٧ - ا... ال) بوف " - م... م) ف يِنامِي ...

١٠ نفينا الممية الزمانية ومثار الشبهة وعبال الخيال هاهنا فان فازت الخصم ان العالم معه دايم الوجود ايبام بالزمان فيقال يجوز ان يكون • المرتبة ويجامع في مرتبة اخرى مثاله تقدم السبب على المسبب ذاتاً الوجود المستفيد وجود واجب به لانه علته او لا يجب به وذلك ووجودًا او مقارنت مماً وزماناً او مكاناً ولكن لا يجوز ان تطلق والتأخر والمية الزمانية كما إن ما لا يقبل المكان ولم يكن وجوده وجودا مكانيا لم يجزعليه التقدم والتأخر والمية الكانية فقول اذا كمان وجودهما زمانين فاما وجود لا يقبل الزمان اصلا كيف الزماني فيجب نفيهما عن الباري تعالى وكا لا مجوز ان يتقدم على العالم زماناً كم يجزأن يبكون مع العالم زماناً فاتاً كما تفينا التقدم الزماني فان ما لا يقبل الزمان ولم يكن وجوده أزمانيًا لم عجز عليه التقدم موجودان احدهما متقدم بالذات والاخر متأخر بالذات ويكونان مماً في الزمان فان التقدم بالذات لا ينافي الممية في الزمان كتقدم ١١ فوجب به ولا مجوز ان يقال وَجب به فوجد عنـــه ولكل معني من معاني التقدم والتأخر معية في مرتبته لايجامع التقدم والتأخر في تلك معية ما على الباري تمالى والعالم فاذا ثبت هذا قلنا اما التقدم والتأخر سفينة النظر عن هذه الغمرة فاز اهل الحق بقصب السبق في المسئلة السبب على المسبب وحركة اليدعلى حركة الفتاح في الكم لكن

 ۱۵۱ أخذا على ان وجودهما مستقلاً من وجود واهب الصور فحيئناً
 يتقارئان في الوجود وهناك لا يكون احدهما سبباً والثاني مسبباً المفيد علة لذاته او موجودًا " بصفة ثم يقع بعد ذلك التفات الى ان شيآن احدهما وجوده بذاته والثاني وجوده مستفاد من غيره ثم بعد • ا هذا معقول بالضرورة ثم يجب ان يفرض تقدم وجود المفيد عو وجود المستفيد من حيث الوجود فقط من غير ان يخطر بالبال كون والتقدم للواحد على الاثنين شديد الشبه بهذا القبيل فإن الواحد ذلك يقع البحث في انه يستفيد وجوده منه اختيارًا او طبعًا أو ذاتًا ومنهم من زاد قسماً خامساً وهو المتقدم بالطبع كتقدم الواحد على مجدوا على الحصر دليلًا سوى الاستقرا. حتى لو قيل لهم ما الذي ً .. انكرتم على من زاد قسماً سادساً وهو التقدم والتأخر في ألوجود من غير التفات الى الايجاب بالذات ولا التفات الى الزمسان والكان ليس بعلة يلزم منه \* وجود الاثنين ضرورة بل يمكن ان يتصور لا تكون مقارنة في الوجود فافهم همذا فائه ينفعك في نفس المسئلة حيث يستشهدون كشماع الشمس مع الشمس وحركة الكم مع حركة اليد فانهما وان تقارنا في الزمان أنهما إذا أخذا على أن احدهما سبب والثاني مسبَّب لم " يتقارئا في الوجود لان وجود احدهما مستفاد من بجود الاخر فوجود الفيد كيف يقارن وجود المستفيد لكن الاثنين ولو طالبهم مطالب لم حصرتم الاقسام في اربعة او خمسة لم

ריט (יי – ייט ט ני יין א – ייט ייישונ – ייט ט פ ט יי – ייט ו מבד נ – ייט ט ס ט יילניי – ייט ל – ייט ט ייל הייט ניט

فان الوجود المستفاد لا يكون مع الوجود المفيد وكان المعية من كل وجه وعلى كل معنى من الاقسام منفياً عنه سوا، اطلقناها في قسم واحد او في قسمين مركبين ونحن نبدأ بطرق المسكلمين ثم نمود الى ما ذكرناه من الكلام على محل النزاع .

والثاني ابطال القول بالقدم اما اموول فقد مملك عامتهم طريق الاثبات باثبات الاعراض اوكا واثبات حديما <sup>ما</sup> ثانياً وبيان استحالة خلق الجواهر عنها " ثالثاً وبيان استحالة حوادث لا اول لها رابعاً ويترتب على هذه الاصول ١٢٠ ١٠٠ با لا ' يسبقه' الحوادث فهو حادث وقد اوردوا هذه الطريقة في

كتبهم احسن ايراد

و اما اثاني فقد سلك شيخنا أبو الحسن الاشعري رض الله عنه طريق الابطال وقال لو قدرنا قدم الجواهر لم يخل من احد امرين أما ان تكون مجتمعة او مفترقة او لا مجتمعة ولا مفترقة او مغترقة والا مجتمعة ولا مفترقة او مجتمعة والمنفزق وبالجملة ليست تخلو عن اجتاع وافتراق او جواز طريان الاجتماع والافتراق وتبدل احلما الحيل ان بواتها لا يحتمع ولا تفترق لان حكم الذات لا يبدل الاصول ان ما لا يسبق الحادث فهو حادث وقد اخذ الاستاذ ابو نبدى – ما ب و ف اطلقه – م ب ب و ف اطلقه – م ب ب و ف اطلاع – م ب ب و ف اطلاع – م ب ب و ف اطلاع بيد من بو ف الشيخ – م ب ب ف الجوادث المعاولات

١١ - ١٠٠٠ ٠٠٠ م ، الزمان - ١٠٠٠ ٠٠٠

 سلم التقدم نقول لا تيازم من تقدير جسم لا يتناهى بعدًا وإن اكمان عالم آخر قبل هذا العالم لم يوثو ذلك الى تجويز عوالم هي متحركات لا ٠٠ تتناهي اذ تبين بالبرهان استحالة مدة وعدة لا تتناهي فرجع الخلاف تقدير حركات لا تتناهي زمانآ ان تكون مع الباري تمالى بالزمان لم تكن معية بالذات كولا بالوجود ولا بالرتبة الكانية والزمانية ولم ٣) ف له ١٠٠١ كافياً ١٠٠١ موجود ب زما ١٠٠٠ إن ١٠٠١ ب ١٠٠١ اله اذًا الى استحالة وجود جسم لا يتناهى بعدًا وبيان استحالة وجود مستحیلاً ان' یکون مع الباري تعالی بالکان کذلك لم یلزم من .. فائه تمالى غير قابل للزمان والمكان وكان الله ولم يكن ممه شيء اذ يلزم من اطلاق كونه موجدًا ان يكون الموجّد معه في الوجود ولا لزم من اطلاق كونه موجباً ان يكون الموجب معه في الوجود' "، زمان ولا مدة كما يقدره الوهمي ولو قدر تقديرًا عالم آخر فوق هذا العالم لم يوِّو ذلك الى تجويز عوالم هي اجسام لا تتناهى اذ قد تبين يطلق عليه معية بالزمان وذلك كالتقدم بالمكان والممية بهأفان السبب فكيف يطلق عليه معية الكان ونحن لا ننكر ان الوهم يرتمي وهم مجرد وخيال محض فلا فضاء ولا بينـونة كما يقدره الكرامي ولا بالبرهان استحالة بعدٍ لا يتناهي في الملاوا لحلا وكذلك لوقدر تقديرًا اجسام لا تتناهى زماناً فان الخصم يسلم التقدم والتأخرفي المعية فاذا لكن اذا كان وجودهما مكانين ْفاما وجودْ لا يقبل الكان اصلًا والمسبب قد يكوئان معأفي المكان ويسبق احمدهما الاخر بالذات الى مدة مقدرة قبل العالم كما يرتمي الى قضا. مقدر فوق العالم وذلك!

فنا المقل الصريح يقضي بالامكان في كل واحد من اجزا. العالم والمجموع اذا كان مركباً من الإجزا. كان الامكان واجباً له

 وا يتناهي ما هو اصغر واكبر واكثر واقل وذلك حال فعلم ان جسماً ٣٠ المخصص وكما يمكن فرض الجواز في الصغر والكبر يمكن أفرضه في .. الاطول فان كان كل واحد من الخطيز أ تمادى الى غير بهاية فيكون وجه قدر فيمكن ان يفرض فيسه نقطة متناهية يتصل بها خط لا يتناهي ويكن ان تفرض نقطة اخرى على خط هو انقص من الاول بذراع ونصل بين النقطين بجيث يطبق الخط الاصغر على الخط الخط الاصغر مساوياً للخط الاطول وهو محال وان قصر الاقصر عن الاطول بمتناء فقد تناهى الاقصر وتناهى الاطول اذقصر عنسه متناهمياً وعلى كل حال فان كان احدهما اكبر من الثاني كان فيا لا يتبين ان فرض ذلك محال فاذا قضينا على الجسم بالتناهي وجاز ان يكون اكبر منه واصغر وإذا تخصص احسد الجانزين احتاج الى الاقصر بمتناء وزاد الاطول عليه بمتناء وما زاد على الشي. بمتناء كان لا يتناهي محال وجوده وان بعدًا لا يتناهي في خلا او ملا محال ويمكن ١٦ ذلك الجسم غير متناءٍ من جيع الجهات او من جهة واحدة وعلى اي ان ينقل هذا البرهان بعينه الى اعداد واشخاص لا تتناهى' حتى فلنا لو قدرنا جسماً لا يتناهي او بعدًا لا يتناهي فاما ان يكون فامه فبل فا الدليل على ان الاجسام متناهية من حيث الذات

11 - 1) 10 mg / 10 - 11 - 10 10 mg / 10 - 11 - 10 10 mg / 10 - 11 - 11 - 11 mg / 10 mg

 ١٤ صانع قديم قادر عليم قال وما ثبت من الاحكام لشخص واحد.
 او لجسم واحد ثبت في الكل في الجسمية وهذه الطريقة تجمع وكل يختص بوجه من وجوه الجواز دون ساير الوجوه مع استوا. في ذاته مكاناً أو زماناً أو غير متناو فأن الخصم يقضي عليه بالأمكان • ا ان مجمل للتناهي الكاني مسئلة ويجمل للتناهي الزماني من حيث الحركات والمتحركات مسئلة اخرى ونأخذ احتياجه الى المخصص مما وجدت شكلًا وعظماً او اصغر من ذلك ليس من المستحيلات الجايزات وتماثل الممكنات احتاج الى مخصص بضرورة العقل وستعلم على انه في ذاته غير متناهي الزمان وهو متناهي الكان فالإولى نعلم ان فرض هذه الاجسام متيامنة عن مقرها او متياسرة او اكبر ., فيا بعد ان العالم عمكن الوجود باعتبار ذاته سوا. قدر كونه متناهية فقال الارض عند خصومنا محفوفة بالما. والما. بالموا. والهوا. بالنار والنار بالافلاك وهي اجرام متحيزة شاغلة جوا وحيزا وبالاضطرار کالسلم او کالغرودي او کالقريب من الضرودي ما غيَّر ذاته ولا بدل صفاته ولا الابوان ولا الطبيعة فيتمين احتياجا الإثبات والابطال واعتمد امام الحرمين رضي الله عنه طريقة اخرى اسحق الاسفراين هذه الطريقة وكساها عبارة اخرى وربما سلك ابو الحسن رحمه الله طَريقاً في اثبات حدوث الانسان وتكونه من نطفة امشاج وتقلبه في اطوار الخلقة واكوار الفطرة ولسنا نشك في انه

فامد فيل فما الدليل على تطرق وجوه الجايزات الى العالم بأسره

31 - こうらうらなならにはなり - か1.

• لزم منه عمال والجايز ما لا ضروري في وجوده ولا عدمه والعالم بما فيه ١٨ يوصل الى العلم بها بتقسيم داير بين النني والاثبات لزم منه محال والمستحيل هو ضروري العدم بحيث لوقدر وجوده من الجواهر العقلية والاجسام الحسية والاعراض القاعة بها قدرناه وانواع كثيرة الما ان يكون ضروري الوجود او ضروري العسلم وذلك محال لان اجزاءه متغيرة الاحوال عياناً وضروري الوجود متناهياً وغير متناءٍ وكذلك لو قدرنا انه شخص واحد او اشخاص ومستحيل وجايز فالواجب هو ضروري الوجود بحيث لو قدر عدمه فنفول القسمة العقلية حصرت المعلومات في ثلثة اقسام واجب

. ، على كل حال لا يتغير بجال م، فالكل واجب ان يكون ممكن الوجود وكل ممكن فهو باعتباد غيره فمكل متغير او متكثر فوجوده بايجاد غيره وايضأ فان الكلر ذاته جايز ان يوجد وجايز ان لا يوجد واذا ترجع جانب الوجود علا ذاته ومن حيث وجوده فقط لامور احدها ان الوجود من حيث الوجود باعتبار ذاته وكل ممكن الوجود باعتبار ذاته فوجوده بايجاد متركب من الاعاد والاعاد اذاكان كل واحد منها ممكن الوجو العدم احتاج الى مرجح والمرجح يستحيل ان يكون مرجعاً باعتباه هو وجود امر يعم الواجب والجايز وهو فيهما بمعني واحد لا يختلف فرمد زكب البرهماند مند ان نقولكل متندير او متكثر فهو ممكن

والعالم منفير او منكثر فوجوده بايجاد غيره 🗕 🔹) ب ز الوجود ハーこうずつで ۱۸ - ای الاجرام - ۱۰ اشار - ۱۰ بون کاند - ۱۰ فرز

٧١ العالم واحتياجه الى الصائع منها البات بهايسة الاجرام في ذواتها ١٠ ومنها حصر المحدثات في الاجرام والقايم بالاجرام وقد اثبت المخصم .. موجودات خارجة عن القسمين هي دايمة الوجود بالغير دواماً ذاتياً ومنها اثبات ان الموجب بالذات كالمقتضى بالطبع فان الحصم لا يسد ذلك ويفرق بين القسمين والاولى ان تفرض المسئلة على قضية عقلية ٠٠ ومقاديرها ومنها اثباتخلا وراءالعالم حتى يكن فرض التيامن والتياسر فيه ومنها تفي حوادث لا اول لها فان الخصم ربما يقول بموجب الدليل لا زمانياً ووجودًا جوهويًا لا مكانياً بجيث لا يمكن فرض التيامن والتياسر والصغر والكبر فيها ولا تنطرق الاشكال والمقادير اليها والكهال الاانها عتاجة الى تصحيح مقدمات ليحصل بها العلم بحدث مرجح لجائب الوجود على العدم ومع ذلك يقول هو دايم الوجود به التيامن والتياسر فان الجواز العقلي لا يقف في الجايزات ثم المخصص وساير الصفات بالنسبة اليه واحدة وهي في ذواتها متاثلة اذلا طريق ك الى اثبات الصانع الإبهام الافعال وقد ظهر فيها اثار الاختيار لتخصيصها ببعض الجايزات دون البعض فعلمنا قطما ويقينا ان الصائع ليس ذاتاً موجباً بل موجداً عالماً قادراً وهذه الطريقة في غاية الحسن كله ويسلم ان العالم ممكن الوجود في ذاته وانه عتاج الى مخصص لا يخلو الها ان يكون موجباً بالذات مقتضياً بالطبع والما ان يكون بخصص مثلاً عن مثـــل اذ الاحياز والجهات والاقدار والاشكال موجدًا بالقدرة والاختيار والاول باطس فان الموجب بالذات ً لا

فانه فين اما كون العالم جانة ً الوجود واحتياجيه الى واجب الوجود فسلم لكن لم قلتم أن كونة موجودًا بغيره يستدعي حدوثه عن عدم فان وجود الشي. بالشي. لا ينافي كونه دايم الوجود به وانما يتبين هذا بان نبحث في الموضع المنتفئ أنه اذا احدثه عن عدم هل . كان سبق العدم شرطاً في تحقق الاحداث

فلنا لا يجوز ان يكون شرطاً فان المحدث ما استند الى المحدث ٢٠ الا من حيث وجوده فقط والعدم لا تأثير له في صحة الايجاد فيجوز ان يكون دايم الوجود بغيره

والجواب قلنا الواجب' ان زيل عن الكلام ما يوقعه الوهم حق • و يتجرد الممقول الصرف عن المقل فقول القايل وجد عن علم او بعد العدم او سبقه العدم ان كان يعنى به ان العدم شي ويتحقق له سبق وتقدم وتأخر واستمرار وانقطاع أو شي يوجد عنه شي فنائك كله من ايهام الخيال حبث لم يكنه تصور الاولية في الشي والحادث الا مستندا الى شي وهوم كالزمان والمدة كالم يمكنه تصور النهاية في

( ۱۳۰۰ ) ن د مان ب د ف مکن ۱۳۰۰ ب د ف ز علیه ۱۳۰۰ ب ن علینا ۱۳۰۰ ب د ف المغل ۲۰۰۰ ب ن سـ – ۱۳۰۸ میره المحلال ۱۳۸۸ میره المحلال ۱۳۸۸ میره الم

١٩ احد الموجودين اولى بالايجاد من الثاني فيتمين انه يوجد ليكونه ٢٠ والتعلق والاتصال بل هو منفرد بحقيقته التي هي له وهي وجوب الثاني فاذا خصص احد الثاين دون الشاني علم ان الايجاب الذاتي باطل فان منعوا تلك الوجوه فلا شك ان الجايز بنفسه يتساوى طرفاه والعلائق وعن هذا قلم أن الموجب الكان واحدًا استحال أن يصدر فلو اوجب من حيث انه وجود او من حيث انه ذات ١١ كان وجودًا على صفة او ذاتاً على صفة ويدل على ذلك الامر الثاني وهو ان لا يخصص مثلاً عن مثل فان نسبة احد الثاين اليه كنسبته الى المثل . الثاني فاذا تخصص بالوجود دون العدم فلا بد من مخصص ورا. يناسب الموجب بوجه من وجوه المناسبة لم يحصل الموجب وذلك انا اذا عمورنا ذاتين او امرين معلومين لا اتصال لاحدهما بالاخر ولا مناسبة بينهما ولا تعلق ولا اشعار بل اختص كل واحد منهما بحقيقته وخاصيته لم يقض العقل بصدور احدهما عن الثاني وواجب الوجود لذاته ذات قمـــد تمالى وتقدس عن جميع وجوه المناسبات. وجوده ولا صفة له ثانية " تريد على ذاته إلو اجبة فلا يلزم ان يوجد عنا شي، بحكم الذات فايجاب الذات غير معقول اصلًا بعسد رفع النسب وجوه الجواز قد تطرقت الى الافعال وتلك الوجوه متالئلة والموجب رئسبة الذات من حيث هو ذات الى احد طرفيه كنسبته الى إلطرف كونه ذاتاً وبطل الايجاب بالذات والثالث ان الموييب بالذات ما لم .,

۱) ف وجب
 ۱۰ ← ۱) ب و ف یوجب ← ۲) ب و ف ز بالذات ← ۳) انسبته ال ← ۱) ب و ف لو

•، الوجود بلدوام العالم ولكان الدوامان بمنى واحد فيلزم ان يكون ، واجب لذاته وبذاته ولا يتطرق اليه جواز ولا عدم بوجه من الوجوه ٣٠٠ انما يستند الى المويجد من حيث وجوده فقط والعدم لا تأثير له في • كان الله ولم يكن معه شي. فا معني قولكم الجائز دايم الوجود وآخره اوله اي ليس وجوده زمانياً واما العالم فله اول ودوامه دوام وجود الباري تمالى زمانيًّا او وجود العالم ذاتيًّا وكلا الوجهين باطل فبطل قولكم ان العالم دايم الوجود بالواجب٬ وانمـا يتضح هذا موجودات لا تتناهى وأما فولكم ان العالم في المحل المتفق عليه واجب الوجود بالرتبة والفضيلة لان رتبة المواجب بذاته لا يكون يكونان مما بوجه من الوجوه واعتبار من الاعتبارات وصبح القول عتدًا مع الازمنة الغير المتناهية كما توهمتم وجود العالم زمانيًا عمتدًا في لفظ الدوام بالاشتراك المحض اما دوام وجود الباري تعالى فعناه انه زماني يتطرق المسه الجواز والعدم والقلة والكثرة والاستمرار والانقطاع فلو كان دايم الوجود بدوام البادي كان البادي دايم ٤٢ البطلان كل الوضوح اذا اثبتنا استحالة حوادث لا أول لها ووجود بالواجب او مع الواجب او قدرتم دوام وجود الباري تعالى زمانياً ازمنة لا تتناهى وبئس الوهم وهمكم في الدوامين فكأنكم اخذتم فهو الاول بلا اول كان قبله والآخر بلا آخر كان بعده واوله آخره عليك ان تثبيها في الشي. الشـاني ولا مجوز ان يـكون وجوده مع ٢٣ كرتبة الواجب بغسيره وظهر ان جايز الوجود وواجب الوجود لا

١٠٠١ - الم ولكن - المان و الرجود - المان و ف المادن -۳۲ – ۱۰ از الوجود – ۲۰۰۰ ف بدوام المالم فلو کان الدوابان

۲۲ المني بحدوثه وان قولنا لم يكن فڪان هو المعني بسبق العدم اذ 1 معه ايضاً بالزمان وبكل " اعتبار اثبت المعية في احد الشيئين وجب يكون وجوده مع واجب الوجود بالذات والوجود جميماً لان قبل ومع بالذات والوجود لا مجتمعان في شي. واحــــد فهو اذًا متأخر ه، ان يكون واجب الوجود زمانياً لإن قولنا مع من جلة المتضايفات فهو اذًا مستحق الوجود والعدم بالاعتبارين المذكورين فكان واجب الوجود ولا يجوز ان يكونُ مع واجب الوجود بالزمان لانه يوجب وجايز العدم فيستوي طرفاه اعني الوجود والعدم باعتبار ذاته فاذا ١٠ الوجود سابقاً عليه بالذات والوجود اذ لولاه لما وُجِد ولا يجوز ان والاستمرار والانقطاع واذا ثبتت هذه القاعدة فنقول اذاكان فرجد فانما يوجدً باعتبار موجده ولولا موجده لما استحق الا العدم بد من عبارة وتوسع في الحكلام ليطلق لفظ السبق والتأخ كالانحوة والأبوة فاحد الشيئين اذا كان مع إلثاني بالزمان كان الثاني الوهم فقط ولايلزم منه المعية بالزمانكم لايلزم المعية من المكان فافهم شي. لا من شي. هو المعني بحدوث الشي. عن العدم فان قولنا له اول العالم ممكن الوجود باعتبار ذاته' والممكن معناه انه جابز الوجود ذلك فيجب ان تريل هذا الايهام عن فكرك فيتصور ان وجود خلا. بين وجود الباري تمالى وبين العالم لا يحكن ايضاً فرض زمان وتقدير زمان بين وجود الباري تعالى وبسين العالم فان ذلك من عمل

۱۰۰۱ ب و ف سالطه صواب - ۱۰ ب استحق (لوجود . ف وجد

العرضي \* لا يستند الى الموجد فانتم اذا قلتم وجب وجوده بايجابه فقد • اخذتم العرضي ونحن اذا قلنا فرجد بايجاده فقسد اخذنا عين المستفاد ٠٠ بواجب ولا ممتنع فهو جائز الوجود وجائز العسلم والوجود والعلم والمسلوم مستحيل الوقوع والحصول وإذا كان ممكن الجنس جائز • عند ملاحظة السبب لان السبب افساده الوجوب حتى يقال وجب والذي نثبته أن الواجب والمعتنع طرفان والممكن واسطة اذليس اللفظ والمعنى بخلاف وجوب الشي. بالمجاب الموجب وذلك ان الممكن معناه انه جايز وجوده وجايز عدمه لا جايز وجوبه وجايز امتناعه وانما استفاد من المرجيح وجوده لا وجوبه نعم لما وُجد عرض له الوجوب' ٢٣ بايجابه ثم عرض له الوجوب ً بل افاده الوجود فصح ان يقال وُجد الوجود لاممكن الوجوب وهذه دقيقة لطيفة لا بـلـ من مراعاتها بایجاده وعرض له الوجوب فانتسب الیسه وجوده اذکان ممکن متقابلان لا واسطة بينهما والذي يستند الى الموجدمن وجهـين الوجود والعدم في الممكن وجوده فقط حتى يصبح ان يقال اوجده اي اعطاه الوجود ثم لزمه الوجوب كزوم العرضيات فالامر اللازم الذاتي فاستقام كلامنا لفظآ ومعئي وانحرف كلامكم عن سنن الجادة ولريا نقول ان الممكن اذا وُجِد في وقت معين او على شكل مخصوص يجب وجوده على ذلك الوجه لأن الموجد اذا علم حصوله في ذلك ٢٧ الوقت على ذلك الشكل واراد ذلك فهو واجب الوقوع لان خلاف 

17 - 1) ف بایجاب الوجود - ۲۰ ف الوجود - ۳۰ ف بیشه -

صحة الايجاد فنا ولو استند الى الموجه، من حيث وجوده فقط لاستند كل موجود وتسلسل القول الى ما لا يتناهى ولم يستند الى واجب وجوده بل اغا استند اليه من حيث جوازه فقط والجواز قضية اخرى ورا، الوجود والعدم عجواز الوجود سابق على الوجود بالذات فنغول اغا وجد به لانه كان جايز الوجود ولا نقول اغا كان والذاتي سابق على العرضي سبقاً ذاتياً ثم بينا ان الجايز مستحق العدم باعتبار ذاته لولا موجده فكان مسبوقاً بوجوده ومسبوقاً بعدم ذاته ما يولا مؤجده أخوذ من ذاته فهو اذاً مسبوقاً بوجود واجب ومسبوقاً بعدم خان ما بولا مؤجدة من ذاته فهو اذاً مسبوق بوجود واجب ومسبوقاً .. عدمه ذاتي مأخوذ من ذاته فهو اذاً مسبوق بوجود واجب ومسبوقاً .. علم جايز فتحقن له اول والجمع بين ما له اول وبين ما لا اول له

فامه فبل فما الفرق بين وجوب الممالم بايجاب الباري تمالى وبين وجوده بايجاد الباري تمالى فان الدالم اذا كان ممكناً في ذاته ووجد بفيره فقد وجب به وهذا حكم كل علة ومعلول وسبب ومسنَّ فان " المسبب إبداً يجب بالسبب فيكون جايزًا باعتبار ذاته واجباً باعتبار تقول تحرك يدي فتحرك المفتاح في كمي ولا يمكنك ان تقول تحرك ليفتاح في كمي وتدحركت يدي وان كانت الحركتان مماً في الوجود كم الوجود

م. ما ن الوجب — ه) ن الوجود من حيث وجوده — ه) ن ... ۲۰..۷ ب ... ه> 1 - ا) اوجوده — م) ن .. – مه) از ان – م) ن زعل

١٠ من الحدوث ضرورةً وهو كتناهي العالم من الجحمية والجسمية • واجب تصوره عقلاً اذ البرهان قد دل عليه وما وراء ذلك فتقدير قد دل عليه وما ورا. ذلك تقدير وهميّ يسمى تجويزًا عقليًا ذهني يسمى تجويزًا عقليًا والتقديرات والتجويزات لا تتناهى فتقدير حدث العالم حيث يتصور الحدوث والحادث ما له اول والقديم ما لا اول له والجمع بين ما له اول وبين ما لا اول له محال هذا ما نعقله والتقديرات والتجويزات لاتقف ولاتتناهي وهوكم اذا سئاتم هل الى مكاننا اكبر مسافة فيجاب عنه ان اثبات الحد والتناهي للعالم مكان ورا. العالم كاناً كتقدير زمان ورا. العسالم زماناً وبالجملة ٢٩ كان بجوز ان يحدث العالم اكبرا مما خلقه بحيث يكمون نسبة نهايته

 و. يتطرق الى اربعة اقسام اثنان منها لا بجوز ان يوجدا غير متناهيين حذو القدة بالقدة لا تتناهي مستحيل وجودها فسان عندنا التناهي والاتناهي انم تتناهي ذاته مستحيل وجوده وعلل ومعاولات لا تتناهي بالعدد الذات وهو ما له ترتيب وضعي كالجسم او طبيعي كالملل فجسم لا اما الجسم فلة ترتيب وضمي ولاجزائه اتصال ولكل جزء منسه الى بالفمل مستحيل وجوده فبينوا ان حركات متعاقبة وحوادث متتالية مستحيل وجودها ايضاً ولكل واحد من القسمين ترتيب في الوجود فاله فيل قد دل البوهان العقلي على ان جسماً ما لا تتناهي ذاته

 ا بون فتلدير ذهني ۱ ال بون اكثر 4 - اى ياض ف ب الى ص ١٠٠٠ ما ف ١ - ١٠ ف ١٠ - ١٠ ف ذ

٨٨ يقال في الاستطاعة مع الفعل لكن المعتنع وجود ما له اول مع وجود متقدم والفعول متأخر يبقى ان يقال هل كان مجوز ان يخلق العالم قبل ما خلقه بحيث يكون نسبة بدوه الى وقتنا ' اكثر زماناً فيجاب والوجود والزمان والرتبة والفضيلة فان التقدم والتأخر والمع يطلق تمالى وبين العالم الاً بوجه الفعل والفاعلية ً والفاعل على كل حال ما لا اول له وقد بينا ان هذه المية عتنعة على الوجود كلها اعني 'بالذات على الشيئين اذا كانا متناسبين نوعاً من المناسبة ولا نسبة بين الباري ١٠ عنه ان اثبات الاولية والتناهي للعالم واجب تصوره عقلًا اذ البرهان فيكون زمان وجودهما واحدًا واحدهما سبب والثاني مسبب كما يدي ُ فتحرك المفتاح وهذا كما إن المادة عند الحصم سبب ما لوجود تحقق ان الوجود هو المستفاد في الحوادث كر الوجوب بطل الايجاب الذات لكن لم يكن وجوب ذلك الا' بايجاب العلم والارادة فاذا البادي تعالى ولم يبقَ لهم الا التمثيل بثال وذلك من سخف المقال لان بالتولد يبقى مجرد فا، التعقيب والتسبيب لفظاً في قوله تحركت الصورة "حتى يصح ان يقال لولا المادة لما وجدت الصورة وهما مماً في الوجود وكيس وجود الصورة بايجاد المادة بل بايجاد واهب الصور ثم إن سلم ذلك فيجوز ان يسبق السبب المسبب ذاتاً ويقارنه زماناً ٠٠ الذاتي الذي يتحجوا أبه حين بنوا عليه مقارنة وجود العالم بوجود الحصم دبما لا يسلم ان حركة اليدسبب حركة الكم والمفتاح ولا يقول ه ٧٧ - ١) ن ـ - ٧١ ب المادن في المادثات - ٣٠ ف شجعدوا احتجوا

ا تانين المانك الماندوين المابون دا

قال ابو علي به مبنا ها هذا فرق وهو ان الجسم لۀ ترتيب وضعي امكنك ان تمين فيه نقطة ثم ترتب عليها جواز الانطباق والامتداد الى ما لا يتناهى وليس للحركات المتتالية ترتيب وضعي فانها ليست مما في زمان واحد فلا يمكنك ان تمين فيها حركة واحدة وترتب

۱۳ — من احدج اکثر – ۳، وهذا مثل ما اورده این سیا فی کتابه النجاء مصر ۱۳۳۱ ص ۲۰۳ – ۳، ف سد ۱۳۰۱ می تند احاشیة سا – ۳، ف والغدار – ۲، ف تتم

جز · نسبة فلا يجوز وجود جسم غير متناو في زمان واحد واما العلل فلها ترتيب طبيعي فان المعلول يتعلق بعلته ولكل معلول الى علته نسبة فلا يجوز وجود جسم وعلل ومعلولات لا تتناهى واما القسمان اللذان يوجدان غير متناهي الذات فان احدهما الحوادث والحركات مم التي لا تترتب بعضها على بعض لضرورة ذاتها بل تتعاقب وتتوالى ومه التهوس الانسانية فانها موجودات لم تتعاقب بل هي مجتمعة في النفوس الانسانية فانها موجودات لم تتعاقب بل هي مجتمعة في الوجود ولكن لا ترتيب لها وضاً كالجسم ولا طبأ كالملل فيجوز ان قبعد غير متناهمة

والجواب قلنا كلما حصره الوجود وكان قاملا للنهاية فهو متناه ..

خرورة وما لا يتناهي لا يتصور وجوده سوا . كان لة ترتيب وضعي او طبيعي او لم يكن

والبرهمال على ذلك بجيث يمم الاقسام الاربعة ان كل كثرة والبرهية من وجه أو غير متناهية من وجه أو غير مع ذلك الجزو شيئاً على حدة ونأخذها أبنفرادها شيئاً على حدة فلا يجلو اما ان تكون تلك الكثرة مع تلك الزيادة مساوية للكثرة من غير الزيادة عدداً او مساحة قيلزم ان يكون مساوياً لة فيلزم ان يكون مساوياً لة فيلزم ان يكون مساوياً لة فيلزم ان يكون ...

٠٣ – ١٠ ترفيكا [ وكذا ] – ٢٠ ف جهسة – ٣٠ ف توم – ١٠٠ وياخذها

٥٠ فيها ولا شك ان ما مضي قد انتهي بها وما انتهي بشي.فقد تناهي ٠٠ ترتبت الاشخاص والدًا ومولودًا ترتبت النفوس ايضاً ذلك الترتيب • قلت ينتهي الى والد اول ومع ذلك فالإشخاص عندكم لا تتناهى يتناهي الحركات الماضية كم يكن مشروطاً فيهما لحوق الحركات نحن فيه وقطعناه عما سيأتي اقتضى ذلك تناهي الحركات الماضية اذ لانه من العوارض واللوازم المعينة للنفوس كونها بجيث ان صدرت عن اشخاصها اشخاص فهذه النسبة باقية ببقايها ولذلك النوع ترتيب يتحقق في الوجود : وذلك انا نفرض الكلام في الدورة التي نحن ومعني قولنا \* ان ما مضي قد انتهي \* انا' اذا اردنا قصر النظر على ما الوجود بذاته گوانما يجب وجوده بعلته فيتوقف وجوده على وجود علته والكلام في علته كذلك حتى يتناهي الى علة اولى ليست مكنة لذاتها كذلك نسبة كل والد الى مولود نسبة العلة الى معلولها في الوجود فالاشخاص اذا كانت تتناهي وجاز وجودها لانها متعاقبة لا مجتمعة مماً في الوجودفا قولك في النفوس فانها مجتمعة وهمي لا يهم تتناهى فان' قال ليس لهما ترتيب طبيعي ولا وضعي قيل اذا فيتوقف وجود الولد على وجود الوالد وكذلك القول في الوالد فهلا ثم 'يعدد كل' شخص انساني قد وجد نفس 'ناطقة وهي باقية مجتمعة بهمار انم في ان ما لا يتناهي من الحوادث والمحركات لا

۳) ف بالذات – ۲، ف بالمات – ۱۱۰۰ورو – ۲، ف اذا كانت لا يتناهى عندكم – ۲۰۰۷) ف يقدر على – ۲، ف هنداً – ۲۰۰۷) في يقدر على – ۲، ف هنداً ۲۳ – ۲۰ ف - ۲۰ مرف ف رويب – ۳، ف لان – ۲، ف ساف – ۲۰ مرف ف رويب – ۲۰ ف رويا –

عليها جواز الانطباق لان ما لا يترتب' في الوضع او الطبع ف× يجتمل الانطباق

قب له جوابك عن هذا الفرق من وجهين احدهما انك فرضت النقطة في الجسم والامتداد الى ما لا يتناهى بالوهم وقدرت التطبيق .

ايضاً بالوهم فقدر وهما ان الحركات الماضية كأنها موجودة متماقية والازمنة ايضاً كأنها موجودة وهاً متعاقبة على مثال خط موهوم والازمنة اليضاً كأنها موجودة متعاقبة في الازمنة كالنقط في المخطوط والتعاقب كالتتالي والعلة التي لاجلها في الازمنة كالنقط في المخطوط والتعاقب كالتتالي والعلة التي لاجلها فيه وقلنا موجود في الموضمين . المحتا والمائت قال المسكلم انا اذا فرضنا الكلام في اليوم الذي نحن بينا وقلنا ما مض من الايام غير متناه عندكم وما بقي ايضاً غير متناه والباقي والماقي متساويان متائلان في عمم التناهي فلو فصلنا من الماضي سنة واضفناها الى الباقي صار الماضي ناقصاً والباقي زايداً من الماضي متائلان في نقصاً والباقي زايداً وهما متأثلان في نقصاً والباقي زايداً

الومِه النافع انه لو' لم يتحقق في الحركات والاشخاص ترتيب وضعي فقد تحقق ُ فيها ترتيب طبيعي كالعلل والمعلولات فانها لا بدر ان تكون متناهيـــة بالاتفاق وذلك ان كل معلول فهو مكن

فاره فبو ان قصرت مسافة فلك القمر عن فلك زُحل فقد طال زمان القمر بقدار قصر المسافة حتى قطع القمر فلكمه بثلً ما قطع زحل فلكه فقد تساوياً في الحركة

فنا وما قولكم في حركة فلك زحل فانها حركات المحيط ... وحركات فلك القمر حركات القطب فهما متساويان فيا لا يتناهى وحركات فلك زحل اضعاف حركات فلك القمر ولا جواب عنه وركات فله فيل الستم اثبتم تفاوتاً في معلولات الله تعالى وفي مقدوراته فان العلم عندكم متعلق بالواجب والجايز والمستحيل والقدرة لا تتعلق الا بالجايز فكانت المعلومات اكثر والمقدورات اقل والقلة والكثرة ٧٣

والجواب قلنا نحن لم نثبت معلومات او مقدورات هي اعداد بلا نهاية بل معني قولنا انها لا تتناهي اي العلم صفة صالحة يعلم ب ما يصح ان يعلم والقدرة صفة صالحة يقدر بها على ما يصح ان يوجد ثم ما يصح ان يعلم وما يصح ان يقدر عليه لا يتناهي وأيس ذلك

٠٠ قد تطرقتا الى النوعين وهما غير متناهيين

٣٧ - ١٠ ف اكثر - ٢٠ ف ، - ٣٠ ف شل - ١٠ ف القمر - ١٠ ما ف القار - ما ف القار

مه واخر واذا تناهى من طرف فقمد تناهى من الطرف الشاني فالحمر كات كلها اذًا في ذواتها متناهيسة اولاً واخرًا وهي معدودة بالزمان والزمان هو العادّ للحركات فالمعدود اذًا يتناهي اولاً واخرًا الماضي واولاً لما بقي فكل حركة اوكل دورة فقد تحقق لها اوار وهي قابلة للزيادة والنقصان والاشخاص الانسانية غير متناهيسة عددًا وهي ايضاً قابلة للزيادة والنقصان فاذا طبقت الاشخاص على الباقي على عدد النفوس فان كان كل واحدٍ منهما لا يتناهى كان • • وعددًا وهذا قاطع لا جواب عنه ولا سؤال عليه نهاية فيوجدُ ابدًا طرفُ منها متناهياً ويكون ذلك الطرف اخر متعاقبة كالاشخاص الانسانية وعنلهم النفوس غير متناهية عددا الزائد مثل الناقص وان كان يتناهى فقد حصل المقصود وتطبيق الخط على الخط كتطبيق العسدد على العدد وتطبيق النفس على عددًا ام لا قلنا وكل عدد موجود فهو قابس للزيادة والنقصان والاكثر والاقلأ فهو متناءٍ وكلُّ علد موجود فهو متناءٍ وهمـذا الحكم مجري في كل عدد موجود مماً كالنفوس الانسانية او . النفوس تساوت لا محالة وان نقصت \* من الاشخاص عددًا وطبقت الشخص والحركات والمتحركات اذا تناهت ذاتأ وزمانأ ومكانأ الاتية فما من حركة توجد وتعدم الاوقد انقضت حركات قبلها بلا كذلك يلزم ان يتناهي العاد اولاً واخرًا يبقى' ان يقال هي متناهية

، ف فتوجد – ۹، ف طرفا ۱۹۳۰ – ۱، ف بقی – ۲، ف ز و کل قابل للزیادة والنصان والاقل والاکثر ۱۳۰۰ ف فهو – ۱، ف تقصر – ۱۰، ف فکان – ۲، ف عنه بدة غير متناهية فنفرض في تلك المدة موجودات لا تتناهى فانه ان لم يمتنع مدة لا تتناهى لم يمتنع عدة لا تتناهى ان لم يمتنع مدة لا تتناهى لم يمتنع عدة لا تتناهى و الجواب قلنا هذا الكلام غير مستقيم وضماً وتقسيماً اما الوضع فقولكم لوكان العالم عدثاً كان وجوده متأخراً فان عنيتم هم به التأخر بالزمان فغير مسلم فانا قد بينا ان التقدم والتأخر والمعية الزمانية تمتنم في حق الباري سبحنه

وعلى هذا لم يصح بنا التقسيم عليه انه متأخر بمدة او لا بمدة فان ما لا يقبل المدة ذاتاً ووجوداً لا يقال له تقدم او تأخر او قارن عدة او لا بمدة فاحاتم علينا تقدماً وتأخراً ومعية زمانية للباري تعالى بمدة او لا بمدة فاحلتم علينا مقارنة في الوجود وذلك تلبيس فانا اذا منعنا التقدم والتأخر الزماني منعنا المقارنية الزمانية بل وجود ولا يقال مقادن بالزمان كم لا يقال ايضاً فوق بالمكان ولا يقال مقادن بالزمان كم لا يقال مجاور للمالم بالمكان وان عنيم بالتأخر في الوجود اي الموجد مفيد الوجود والموجد مسلم ولا يصح ايضاً والموجد لا اول لوجوده والموجد له اول فهو مسلم ولا يصح ايضاً

بنا التقسيم عليه انه تأخر بمدة او لا بمدة فله فيل لا بد من نسبة ما بين الموجد والموجد واذا تحققت

النسبة فبمدة متناهية او غير متناهية فلنا ولا بد من نفي النسبة بين المرجد والموجد اذلو تحققت - •.•) シューいうぶ - ^) シャー - \*) ウェート - \*) ウェート - \*) ウェート) ウェー・) カー・) ウェー・) ウェー・

عدد انقص من عدد حق يكون ذلك نقضاً الما ذكر ناه واغا المعتنع عندا اعداد تحصرها الوجود وهي غير متناهية فنقول قد بينا ان ما مناما اعداد تحصرها الوجود وهي غير متناهية فنقول قد بينا ان ما لا يتناهي اغا يكن تصوره في الوهم والتقدير لا في الوجود كالمدد اليو متناهي المه اله انه لا ينتهي تضعيفاً وليس نعي به أن العدد الغير متناه الى ما لا يتناهي المكنك ذلك كذلك المعلولات والقدورات على يما ويجبر عنه يقال ان العلم لا يتناهي وكذلك لمناك لصلاحية القدرة ان يعلم به كل ما يصح ان يقدر عليه أيناك المحلومات ولا العلم امر بسيط ذاهب في الجهات لا يتناهي ولا، المعلومات والمقدورات اعداد كيرة لا تتناهي ومكذا ينغي ان المعلومات والمقدورات اعداد كيرة لا تتناهي ومكذا ينغي ان للمومات والمقدورات اعداد كيرة لا تتناهي ومكذا ينغي ان لا يقبل الانقسام بوجه من الوجوه فلا يتطرق اليه بهاية بوجه من الوجوه

شه الدهرية قالوا اذا قلتم ان العالم محدث بعد ان لم يكن فقده، تأخر وجوده عن وجود الباري تعالى فلا يخلو اما ان يتأخر بمدة او لا بمدة فان تأخر لا بمدة فقد قارن وجوده وجود الباري تعالى وان تأخر بمدة فلا يخلو اما ان تأخر بمدة متناهية او بمدة غير متناهية فان تأخر بمدة متناهية فقد وجب ثناهي وجود الباري سبحانه وان تأخر

 يقتضي تناهي ذات الباري تعالى لانه لا مناسبة بينه وبين الكانيات المطلوب الاول وتعبير عن محل النزاع ثم تناهي العسالم مكانأ ليس تكن متناهية في التقدير المقلي امكن ان يوجد فيها موجودات في التعقيق الحسي عن عدم بحث فلا يتناهي ولا لا يتناهي في عدم البحث الباري تمالي فان تناهي المدة كتناهي العالم مكانآ وهو مصادرة على والمكان كذلك تناهي المالم زماناً لا يقتضي تناهي وجود الباري لانه لا مناسبة بينه وبين الزمانيات والزمان ولم قلتم ان المساء لولم ومبراب 'مَمر' لم قلتم ان المدة لو كانت متناهية لتناهى وجود

٥١ قبل هو المعدوم مع وليس الامكان قبل هو الذي يتارن الوجود ٢٠ كون المعدوم شيئاً وعن هذا قصروا الشيئية في الممكن وجوده لا وهو ما ذهبنا اليه وهذه الشبهة هي التي اوقعت المعتزلة في اعتقاد عدم علم فانه يسبقه امكان الوجود ضرورة وامكان الوجود ليس هو عدماً عضاً بل هو ابر ما له صلاحية الوجود والعسدم ولن يتصور ذلك الا في مادة فكل حادث فانه يسبقه مادة ثم تلك المادة المتقدمة ٢؛ لا تتصور الا في زمان لان قبل ومع لا يتحقق الا في زمان والمدوم فهواذا متقدم تقدما زمانيا والمالم لوكان حادثا عن عدم لتقدمه امكان يقف على حد لا يسبقه امكان فلا يسبقه عدم فيكون واجبآ بغيره الوجود في مادة تقدماً زمانياً فهو اما ان يتسلسل فهو باطل واما ان مُبهِّ الهرق قال ابن سينا حكاية عن ارسطاطاليس كل حادث عن

٣) ف ز نقول - س) ف بالحس - ع) ف قدم - ه) ف يد ابد ون الحامث « م » — (٢٠٠٠ ف س — المدون الحامث « م » — (٢٠٠٠ ف س ) المدون الحامث « م » م » المعاملة علامهما الم

 النسبة بمدة متناهية او غير متناهية كان وجوده زمانياً قابلا للتغير والحركة اليس لو قال القايل ما نسبة واحد منا حيث حدث وله تتناهي ام لا تتناهي كان السؤال عمالا كذلك نقول في المدة فان اول كان السؤال حالا اليس لو قال القايل ما نسبة العالم منه تعال الجزني كالكلى والزمان كالمكان حيث وجد وله نهاية افيباينه او مجاوره فان باينه افبخلاً او بينوز.

 ۱۶ لا يتناهي مما ' يجصره الوجود وذاك محال فلم ان تقدير ازمنة غير متناهية لا يكون كالتحقيق وما يمكن وجوده جملة مما او متعاقباً و كذلك الاعداد التي لا تستاهي مما يقدره الوهم لا مما يجوزه المقل أ وبالجملة الجايزات كلها لا يمكن ان توجـد جملة حاصلة فيكون ما ١٠ فان وجود عالم آخر و كذلك الى ما لا يتناهى مما يجوز يقدره الوهم لا يبكن ان يكون مشحوناً بما لا يتناهى وان كانت المدة عبارة وليس كلما مجوزه العقل اويقدره الوهم يمكن وجوده جملة حاصلة اما قايم بنفسه او قايم بغيره وعلى الوجهين جميعاً لا يمكن تقديره .! قبل العالم وانكان امرًا مقدرًا وجوده والتقديرات الوهمية تجويزات موجودًا محققاً فهو من العالم فلا يكون قبل العالم وايضاً الموجود امر موجود او عن تقدير موجود ام عن عدم بحت فان كان ً امرً وجواب اخرعن التقسيم نقول ما المعنى بالمدة اهمي عبارة عن

ع) ف زعن — ه) ازفان — ه) ف بذاته — ه) ف ز العقل ويقدره الوعم . لعله يجوزه العقل ويقدره الوعم --- م...م) ف ــ · غ - ۱۰ الو - ۲۰ ف زایط - ۲۰ ف جروی (برکتاراداغاً) -

 ٣٤ يتجورونه من حدوث النفس الإنسانية حادثة لها اول لا عن شي والسبق والامكان كله يرجع الى تقسدير في الذهن والا فالشي. في سبقاً في الذهن سمية موه سبقاً ذاتياً وذلك السبق ليس سبقاً زمانياً وكذلك القول في الملول الاول وساير النفوس فانها مكنة الوجود فان الموجود المحدث قد تردد بين طرفي الوجود والعدم وهذا التردد ذاته على صفة واحدة من الوجود لكن الوجود باعتبار ذاته انقسم الى ما يكون وجوده لوجود هو له لذاته اي هو غير مستفاد له من الذي له اول لا \* الامكان السابق عليمه ليس يرجع الى ذات وهو شي. حتى يحتاج الى مادة بل هو امر راجع الى التقدير الذهني لان ما لا يجوز وجوده لا يتحقق له ثبوت وحدوث والقبلية والمية . راجعة ايضاً الى التقدير العقلي وانما نتصور نحن من حدوث العالم ما حتى يمكن ان يقال انها مسبوق بالعدم اي لم تكن فكانت وهمي مكنة الوجود في ذاتها وامكانها لا يستدعي مادة تسبقها فان ذلك يودي الى ان يكون وجودها مادياً فعلم ان الامكان من حيث هو .. امكان ليس يستدعي مادة وسبقه على الموجود الحمادث ليس الا بذواتها وامكان وجودها سابق على وجودهما سبقأ ذاتيأ وكذلك القول في الجسم الاول الذي هو فلك الافلاك ونقول ان كل حادث •، حدوثاً زمانياً أو حدوثاً ذاتياً على اصلكم فانه يسبقه امكان الوجود والجواب اناقد بينا ان ممني الحدوث عن عدم انه هو الموجود

المحالات والوجود الا اول له مع وجود ما له اول فان الجمع بينهما من المحالات والوجود الواجب لذاته يجب ان يتقدم الوجود الجايز لذاته ما تقدماً ما في وجود مه يستما الوجود الجايز لذاته مع تقدماً ما في وجود مه لا من حيث الوجود ولا من حيث الذات ولا من حيث الزمان ولا من حيث الرتبة والممكان في شيء تحقق المانية وبالجملة فحيث ما الاولية له واقتران الازلية والاولية في واحد ممال وقوليسيم الحولية له إوجود وكل جايز وجوده يجب وجوده اذلا وابداً جم بين تطرق اليه الجواز من اعتين اذا تطرق اليه الجواز في الوجود أمن وجه تطرق اليه الجواز في الوجود أمن وجه أذا كان الموجود قابلاً لها او لواحد منها والداير بين وجوه الجواز اذا كن الموجود قابلاً لما بالمدين ومن الثالم بالمدين والمدين الموجود قابلاً لما المدين والتابر بين وجوه الجواز اذا أن المدين باحد الجائزين دون الثاني احتاج الم خصص وانتفى الوجوب المدين المد

 واما الوم، الكاني في بيان الاستحالة ان الحوادث التي لا تتناهى قد تبين استحالتها

فاله 'فيو ما المانع من وجود العالماني الازل كمان الجواب استحالة حوادث لا تتناهى لما بينا من البرهان الدال عليه واما الكلام على المفرمة الثانب وهي ان مسا يجوز وجوده ' يجب

٧٤ - ١( ن. - ۲...۲) ن. - ۲، ن ظر ۸٤ - ۱...۱) ن.

وان يوجد واذا تخصص بالوجود احتاج الى مرجح لجانب الوجود ولمثال لا يخلو اما ان يقال ما يجوز ان يوجد عن المرجح يجب ان يوجد حتى لا يتراخى عنه واما ان يقال لا يجب ان يوجد حتى يتراخى عنه ثم يوجد بعد ان لم يوجد الكن العقل الصريح المذي لم يكذب يقضي ان الذات الواحدة اذا كانت من جميع جهاتها واحدة وهمي كم اين وكان لا يوجد عنها شي، واذا كان قد وُجد فقد حدث كان الاسباب ثم لا يؤجد عنها شي، واذا كان قد وُجد فقد حدث يدن الراً مبايناً عنه والكلام في ذلك الحب امر ما واذا لم يجز فلا فرق يحدث الراً مبايناً عنه والكلام في ذلك الحد امر ما واذا لم يجز فلا فرق يين حال ان يفعل وبين حال ان لا يفعل وقد وُجد الفعل فهو خلف واذا الزمنا "هذا لائا وضعنا في التقدير العقلي ذاتاً معطلة عن الفعل وهو باطل فنقيضه حق

والجواب قلنا انتم مطالبون باثبات ثلث مقدمات احداها اثبات •، جواز وجود العالم في الازل٬ والثانية اثبات ان ما يجوز وجوده يجب وجوده والثالثة اثبات سبب حادث لامر حادث اما الاولى فنحن قد بينا استحالة وجود الر جائز في ذاته مع وجود موجود واجب ُ في ذاته في الازل من وجهين احدهما استحالة

<sup>63 -</sup> ١٠ ف تابيا لرص عهر ١ 13 - ١٠ ف قاما - ٢٠ ف لومنا - ٣٠ ف الاول - ٤٠ ف قاوجب

い 可引 でき 旧mm シー い じょく
 ・ 0 ー い い で はな ー い シェー ・ い い は 別 い ー よ い ら 相 ら 1 の ー い い に が な い で ラ ー

الوجود على العدم فالمرجح لا يخلو اما ان يرجح من حيث هو ذات ٥١

4 الموجودات اولًا واخرًا وهذا بناء على ما ذكرناه من اثبات قسم اخر في اقسام التقدم والتأخر وذلك واجب الرعاية' تبين هذا الممني فياقبل واما التناقض من حيث المعني فهو ان الجائز كذلك يشترط' الترتيب في الموجود حتى حصل موجود' له اول ثم .. ثان ثم ثال فال ترتيب في الذوات تقــدماً وتأخرا كالترتيب في والوجوب متناقضان الا ان يقال ان ما مجوز وجوده في ذاته عجب وجوده بغيره قيل وهذا ايضاً بأطل فان الوجوب بالغير انما يكون وجوده مما لا يتناهي فلو كان ما جاز وجوده وجب وجوده لوُجد وكثيرًا ماكنا نراجع استاذنا وامامنا ناصر السنَّة[ صاحب الغنيسة ١٠٠ ما لا يتناهي دفعةً واحدة واذا شرط الترتيب في الذوات حق حصل بايجاب الغير ً والجايز انما بجتاج الى الواجب في وجوده لا في وجوبه فيكون وجوده بايجاد الغيرثم يلزمه من حيث النسبة وجوبه وقسد في الوجود اول ثم ثانه ثم ئاك ثم ينتهي الى موجودات محمورة وشرح الارشاد] المآلقاسم سليان بن ناصر الانصاري فيها ويشكلم عليها فا يزيد فيها على أن اثبات وجه فأعلية الباري سبحنه وتعالى مما يقصر عن دركه "عقول العقلا. ثم الذي كان يستقر كلامه عليه ان قال ثبت جواز وجود العالم عقلا وثبت حدوثه دليلاً ويعرف ان فيئا هذا الكلام اولًا متناقض لفظاً ومعني اماً اللفظ فان الجواز واما الكلام في المفرمدُ الثاكدُ وهي المنْلَطةُ الزَّباآ. والداهية الدهيا

ب) ن ـ - م، ن شرط - م، ن وجود
 بع - و، ن واجبا لرعاية - م، المطلة - م، ن ـ افن اطائيسة م) انسر - ه، ن ـ - ه، ن ادراكه - ۲۰۰۷ ن و تقر ذاته ? -

. ، بعضها الى بعض والارادة لا تخصص بالوجو د الا حقيقة ما علم وجوده اذًا لم يتملق الا بمملوم واحد ولم تتملق ارادتنا الا بمراد واحد ولا ه ما بجوز ان يخصص به والمرادات لا تتنــاهي على معني ان وجوه وجوده في ذلك الوقت فالعلم عام التعلق بمعنى انه صفة صالحة لان يعلم به ٔ جميع ما يصبح ان يعلم والملمومات لا تتناهى على معنى انــه علم وجود العالم وعلم جواز وجوده قبل وبعد على كل وجه يتطرق اليا والقـدرة لا قوقع الا ما اراد وقوعـه وتعلقات هذه الصفات اذا تفيير بخصل في الموجد وانما يتعذر تصور هذا المعنى علينا لاثا الجوازفي التخصيصات غير متناهية ولها خصوص تعلق من حيث وقوعه فالصفات كلها عامة التعلق من حيث صلاحية وجودها وذواتها بالنسبة الى متعلقاتها الى ما لا يتناهى خاصة التعلق من حيث نسب توافقت على الوجهُ الذي ذكرناه حصل الوجود لا محالة من غير الجواز العقلي والارادة عامة التعلق بمعني انها صفة صالحة لتخصيص نحس من انفسنا ايجادًا وابداعاً ولاكانت صفاتنا عامة التعلق فعلمن قدرتنا الا بمقدور واحد لا على سبيل الايجاد ولن يتصور بقا صفاتنا لكونها اعراضاً فيتقاضى عقلنا وحسنا حدوث سبب لحدوث امرحتي لو قدرنا علماً وارادةً وقدرةً لها عموم التعلق بمتعلقات لا تتناهي على

۳۰ – ۱) ف زتمص بالوجود حقیقة ما علم وجوده والقدرة كذلك لها عموم تملق من حيث صلاحية الصفة الايجاد مطاقة اي ايجاد كل ما بجوز وجوده ولها خصوص تعلق من حيث انجا – ۳۰ ف زعلی – ۳۰ از وجوده – ۱۰ من من التی – ۱۰۰ الوجوه – ۲۰ ف ولم

٢٠ سلي ايضاً اي عبرد عن المادة وبأن يـكون عبردًا عن المادة لا يلزم ان يكون مفيد الوجود لغيره فبطلُ الايجابِالذاتي من كل وجه وتعين فهم ائه عالم او عقل وعاقل كحاقال الخصم لم يلزم منه ان يفهم منه آنه ذات وكل وجود مرجعاً والثاني ان يحدث مما مجوز وجوده مما لا يتناهى فان نسبة الجميع الى اأذات والوجود نسبة واحدة والوجهاز وجه كم قال الخصم انه واجب الوجود لذاته واغا أ اوجب من حيث انه واجب لذاته ٌ وهو وجود على وجه فهو ايضاً باطل فان وجوب الوجود لذاته معناه امر سلبي اي وجوده غير مستفاد من غيره ومن فهم وجودًا غير مستفادكم يلزمه ان يفهم انه مفيد غيره وكذلك من موجد مفيد الوجود غيره لان معن كوئـه عقلاً عند الخصم معنى انه انما اوجد لكونه على صفة ولتلك الصفة من حيث ذاتها صلاحية ه التخصيص والايجاد عموماً بالنسبة الى ما حصل على الهيئة التي حصل وبالنسبة الى غيرها نسبة واحدة ولها ايضاً خصوص وجه بالنسبة ال او من حيث هو ً وجود ويلزم عليــه امران احدهما ان يكون كل محالان واما ان يرجح من حيث هو ذات او وجود على صفة او ْ علا اعتبار ووجه فان ترجح من حيث هو وجود على صفة فقله سلمت ما حصل دون ما لم يجصل وذلك الخصوص لها عند اضافتهاً اياها المسلمة وبطل الايجاب الذاتي وان ترجح من حيث هو وجود علم فتقول لما علم الباري وجود العالم في الوقت الذي وُجد فيه اراد ٢٠

١٠ بجرد وجود مطلق حتى خصصتم بالوجوب ولم يكفر الوجوب حتى • الإرادة انما تتعلق بالمراد على وفق العلم فلا فوق بين الطريقين ألا انهم ٣٠٠ لانه ُ لا يصدر عن الواحد الا واحد ثم العقل اوجب عقلاً آخر ونفسه ذكرتموه في العناية الألهية التي اوجبت ترتيب الموجودات على نظام الاكمل نقدره نحن في الارادة الازلية التي اقتضت تخصيص الموجودات على النظام الذي عَلِيمُ أَوْ يُدْسُ \* لم يكف على اصلكم هذه صفات اضافية او سلبية لا توجب تكثرًا في ذاته وتنيرًا فر خصصتم بالتعقل ولم يكف التعقل حتى خصصتم بالعناية ثم عدتم فقلتم ٥٠ هو ارادة ازلية فكما ان العناية عندكم ترتبت على العلم فعندة ردوا معاني الصفات الى الذات وعند المتكلمين معاني الصفات لا سميتموه تعقلا نحن نقول هو علم اذلي وما سميتموه عناية نحن نقول ترجم الى الذات فالاولى بالمناظرة " في هذه المسئلة ان يدفع الخصم الى تميين على النزاع وتبيين مذهبه فيستفيد بذلك بطلان مذهب الخصم فانه يقول اول ما صدر عن الباري تعالى فهو العقبل الاول فاله فلنع منعنا من ً ذلك برهان عقلي على ان العالم متناءٍ مكاناً فنا ومنعنا عَن ذلك ايضاً ذلك البرهان بعينه كم بينا وكل م

۳، ن عن ۱۰ ، اتقصص ۱۰ ه، ف عله سورة ۱۰،۱۹ ۱۰ - ۱، ف تترتب ۱۰ ، بالناظر ۱۰ ، ف زكل عفل

عدى صلاحية كل صفة لتعلقها وقدرنا صلاحية قدرتنا للايجاد وقدرنا بقا الصفات فعلما وجود شيء بقدرتنا وادادتنا في وقت مخصوص وحنل الوقت لا نشاك ان الشيء يقع ضرورة من غير ان تتغير ذاتنا وحيد الوقت لا نشاك ان الشيء يقع ضرورة من غير ان تتغير ذاتنا خير يحميص أو يعدل الوقت لمود على الاضافة الحافية الماقية المناقية من وخصوص الاضافة الحافية المناقية من القي تتكون فتحصل استعداداً في القوابل فيختص الفيض بقابل غيد تخصوص على قدر محصوص الفيض بسبب خارج عن ذات خصوص على قدر خصوص الفيض بدارة على ان الايجاب الذاتي عند المخصم فيض ذاتي هو وجود عام لا خصوص فيمه ولكنه انما، المعيض منه واحد ثم من الواحد يفيض عقل ونفس فياك ومن كل عقل ونفس عقل ونفس أعقل ونفس أعقل ونفس أعقل ونفس أحق الدفل كل عند شهود على الموجودات السفلية وتنتهي بالنقل الاخير ثم يفيض منه الحود على الموجودات ولا الموجودات ولا هميده المدوات ولا المود على الموجودات المعيدة والمدود على الموجودات المعيدة الموجودات ولا هميده المدوات ولا الموجودات المعيدة الموجودات ولا هميده المدوات ولا المود على الموجودات المعيدة الموجودات ولا هميده المدوات ولا المحيدة واحدة بيدهي المحيدة المدوات ولا المود على المود على الموجودات المعيدة واحدة بيدها المود على المود على الموجودات المعيدة واحدة بيدها المود على المودة المودة

العيص بمدارها فيل وكلامنا في اصل الحوامسل لم انحصر في عدد معلوم فلم

خصوص في الفيض وان تناهي الموجودات عددًا ومكاناً كتناهي ١٠ الموجودات بدايةً وزماناً

فاره فلتم ان الخصوص عندنا يرجع الى قبول الحوامل فيقدر

<sup>60 −</sup> ۱) ن الایجاد - ۲۰ ن زخاص - ۲۰۰۳) ن د

اذلو كانت الحركات الساوية غير متناهية كانت الموجودات السفلية غير متناهية ايضاً وحصل من نفس بيان المذهب بطلان هم ما منازعون في الترتيب الذي ذكروه فان اصحابهم قد اختلفوا في المبادي اختلافاً ظاهرًا فنهم من قال اول الموجودات هو المنصر ثم العقل ثم النفس ثم الجسم ومنهم من قال العقل ثم النفس ثم الهيوني ثم الافلاك ثم العناصر ثم المركبات كماسياتي بيان ذلك

أبهة من بُه بونس قال الباري سبحانه جواد بذاته وعلة وجود العالم جوده وجوده قديم لم يذل فيلزم ان يكون وجود العالم قدياً المالم جوده وجوده العالم قدياً لم يزل قال ولا مجوز ان يكون مرة جواداً ومرة غير جواد فانه يوجب من ذاته و ذاته قال ولا مانع من فيض جوده اذ لو كان مانع لما أوجوده و ذلو كان مانع لما أوجوده و ذلو كان المانع من غيره كان الغير هو الحامل لواجب الوجود لا يجمل على شيء ولا يمنع من شيء ولا يمنع من ألمان يجلو الصانع من ان يكون لم يزل صاذياً بالفعل او لم يزل صانماً بالقوة أفان كان الاول فالمصنوع معلول لم يزل وان كان الثاني فا بالقوة لا يجرج الحالم المول لا يمنح وخرج الشيء من القوة الى الفعل غير ذات الشيء فيجب أن تتغير ذات الصائع لمثير وذلك باطل أ

۳) ف سراجع الى كتابد اللل والنجل ص ۸ ۱۳ م. ٦ الى ص ۱۳ مس ١١ م. ١٠ اللل والنجل
 ١٠٠٠ م. ١٠٠١ م. م. المال والنجل ز فهو جواد لذاته لم يزل م. ١١ اللل والنجل بل من غير. وليس لواجب الوجود لذاته حامل على شي ولا مانج من الشي
 ١٠٠٠ ب. ١٠٠٠ في ١٠٠٠ النجل بان يقدر ان يقبل ولا يقبل مس من مغول من ولي فيد المؤل مي في المؤل مي في المؤل فيد الذلك

وجسماً هو فلك الافلاك وبتوسط كل عقل عقلا ونفساً وفلكاً حق انتهت الافلاك المالخ الذي يديم العقل الفعال الذي هو مه واهم الصور في العالم وبتوسط العقول السهاوية والحركات الفلكية حدث العناصر وبتوسطها حدث المركبات واخر الموجودات هي النفس الانسانية لان الوجود ابتداً من الاشرف فالاشرف حتى بلغ الى الاخس وهو الهيولي ثم ابتداً من الاخس فالاخس حتى بلغ الاشرف فالاشرف وهو النفس الناطقة الانسانية

فبفال مرمم هذه الموجودات السفلية على هيئتها واشكالها من انواعها واصنافها' التي تراها اوجدت دفعة واحدة ام على ترتيب فان وجدت دفعة واحدة بطل الترتيب الذي اوجده في وجود الموجودات .. وان حصلت على ترتيب شيئاً بعد شي. فائن تحقق "سبق ذاتي وتأخر ذاتى بين المعلول الاول والمعلول الاخير

وتقول ما نسبة المملول الاخسير الى المملول الاول من حيث الزمان وهما وان كانا في ذواتهما غير زمانيين الا ان النفس الانسانية حدثت حدوثاً لم تكن قبل ذلك موجودة فتحقق لها اول فا نسبة م، مه اولية النفس الى العقل الاول فان كان بينهما نفوس غير متناهية أحدثت في ازمنة غير متناهية كان غير المتناهي محصوراً بين طامرين أحدثك مال وان كانت متناهية فبطل قولهم ان الحوادث لا تتناهي

Vo - 1...() | " -

واعند الخصم ولم يقدح في كونه جوادًا هذا كم يقدره المتكلم أن • ان يوجد ازلا لان الباري سبحنه جوادلذاته كان السؤال حالًا لاز ولا يستحيل الموجوداليس لمو عين الشخص في زماننا فيقال مجب هو المانع لفيض الوجود لا منها يكون ذلك عملاً او زجرًا بل هو متنع في ذاته وهكذا لو اوجدٌ ما اوجده اولًا اخرًا او اوجد جميع البادي سبعنه يوصف بالقدرة على ما يجوز وجوده واما ما يستحيل الازل لا لمني لرجع الى الفاعل بل لمني راجع الى نفس الفعل حيث لم يتصور وجوده فان الفعل َّما له اول والازلِّ ما ً لا اول له واجتاً ع ما لا اول له مع ما له اول محال فهو تعالى جوادحيث يتصور الجود الموجود المعين استحال وجوده فيالم يزل فاستحالة وجود الموجود وجوده فلا يقال الباري تعالى ليس قادرًا عليه بل يقال المستحيل في ذاته غير مقدور فلا يتصور وجوده الموجودات مماً من غير ترتيب واحد على واحد كل ذلك غير جايز

 العائماً كان مانعاً بالقوة فصار صانعاً بالفعل وتغيرت ذاته وهذا أ هو الجواب ابطناً عن قواريم لو لم يكن صانعاً " فصار ٢٢

فلا يكون مصنوعاً قط واذا استحال وجود الشي. لمعني اخركان الموجود واذا استحال وجود الشي. في نفسه ولذاته لم يكن مقدورًا فايا تقول انما لم يكن صانماً لم يزل لان الصنع فياً لم يزل مستحيرا

 م) ف ز وحوده لم يزل فاستحالة - ٢، ف جلا وجيدًا ? - ٧..٠٧) ف الواحد - ما نار ذلك - ما نالان - ما ناو مكذا - اما افي المامش بالنمل ٣٠ - ى في الحاسق بالفوة او لم يكن - م، ف تقبر - م، ف ـ -۱۴ - ۱... ان مد - ۲ ف المصول (ف) - م) ف د - عا ف والعائم

تكون علة من جهة ذاتها لا من جهة الانتقال من غيرها' وكل علة من جهة ذاتها فمطولها من جهة ذاتهـــا واذا كانــــ ذاتاً لم ترل فملولها ئبهر الهرى قالكل علة لا يجوز عليها التحرك والاستحالة فانما

٠٢ بل هو صفة فعلية والصفات عندكم أما أن تكون سلوباً كالقسديم ومرة غير فاعل وذلك ايضاً محل النزاع فلم بجب ان يقال انه يوجب الجود و معناهما الفاعل الصانع فكأنكم قلتم صانع بذاته وهو عمل النزاع ومصادرة على المطلوب الاول فان الحصم يقول ليس فاعلا الفعل الى الجود وجعلته دليل المسئلة وإذا كان معنى الجود راجع الى • ، الاضافة لا من قسم السلب فلا فرق اذًا بين معنى المبدئ وبين معنى لذاته وفعله ليس قديمًا لم يزل وفيه وقع الخلاف تَميرت العبارة من والغني فان معني القديم نفي الاولية ومعنى الغني نفي الحاجة وإما ان على اصطلاحكم وليس لله صفة ورا. هذين المعنيين فالجود من قسم .. الفعل والايجاد فقوله مرة هو جواد ومرة غير جواد كقوله مرة فاعل الجود′ فان عندنا وعندكم الجود′ ليس صفةً ذاتية زايدة على الذات تكون اضافات كالخالقوالرازق على اصطلاحنا والمبدئ والعلة الإولى والجواب قلنا ما المعنى بقولك الباري تعالى جواد بذاته وما معنى

١٦ و فا عل الثبرة فيه من وجهرين احدها أن الفعل إنما أمتنع في بناف كونه صانعًا مطلعًا لا يتغير ولا يتاثر 👉 ٣) النجل غير فبل الى فبل 👉 ٧) ف فنغول تجدد في ذات الصائع امرام ً تجددامر في غير ذاته والاول ً غير مسلم والثاني مسلم وهو محل النزاع وقوريم كان صانعاً بالقوة ايضاً مشترك فسان القوة يراد بها .. الاستعداد المجرد °ويراد بها القبدرة والاول غير مسلم والثاني مسلم

وهو على النزاع ولا مجتاج الى أخرج الى الفعل واما هم الشهر الثائد قال كل علة لا مجوز عليها التحرك والاستحالة فاغا تكون علة من جهة ذاتها غير مسلم بل همو باطمل على اصله بالمقل الاول فانه لا مجوز عليه التحرك والاستحالة وليس من جهة ذاته بل هو معلول الواجب الوجود وعلة من جهة كونه واجباً به لا بذاته و كذلك العقول المفارقة لا تقبل الحركة" والاستحالة وليست عللاً " من جهة ذواتها

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 4

جايرًا في ذاته فاذا زال ذلك المعنى تحقق الجواز فصار مقدورًا فيكون مصنوعاً والصنع لم يزل انما استحال لنفي اولية الازل وائبات اولية الصنع فكان الجمع بينهما عالًا فاذا نفيت الازلية تعينت الاولية فتحقق الجواز فصح المقدور فوجد المصنوع

وكزيك الجواب عن الشهر الثالة انه علة لذاته فان معنى كونه علة •
اي مبدئ لوجود شي. وانما المعتنع وجود المملول مع العلة معية 
بالذات فان ذلك يرفع العلية والمعلولية وكذلك نقول يستحيل وجود 
المملول مع العلية معية الزمان فان ذلك يوجب كون العلة زمانية 
٣٠ قابلة المتنير وذلك محال ايضاً فيجب ان يتقدم في الوجود لان وجود 
الباري سبحنه وجود لذاته غير مستفاد من غيره ووجود العالم ، 
مستفاد منه والمفيد ابداً يتقدم في الوجود

اما الومِه التاني في مل الشهرُّ أن نطالبهم إولَّا ختقول بما عرفتم أنه سبحانه بجب أن يكون جوادًا لذاته قالوا لان موجودًا ما يفعل اكمل من موجود لا يفعل وأن تصدر عنه موجودات أشرف من ان لا تصدر

فب لـ لوعكس الامر عليكم ان الموجود الذي لا يفعل اكمل فا جوابكم عنه اذ ليس هذا من القضايا الضرورية خصوصاً في موجود يكون كماله بذاته لا بغيره وانما يصدر عنه فعل لو صدر ً لا لغرض ولا ليكتسب به حمداً ولا امراً أما يتعلق بالتناقل لعمري لو

م) ن بينة - ه) ابتدا ب ثانية ٢٠ - ١) ب ن واجب - ٣) ب ، - ٩) ن الحامش من - م) ب ١

انها لا تتناهي او لا قبل آخر وآخر آ بمد اول وانها اذا جازت غير متناهية اخر آ جازت غير متناهية او لا وهمذا الظن وان كان خطأ عند المقل الا' ان الخيال ربما يمين هذا الراي لكن الفرض أذا كان في موجودات غير متناهية مجتمعة في الوجود لا متعاقبة اعدادًا و معدودات بالفعل لا بالقوة فيلزمها ضرورة الا تقبل الزيادة والنقصان

اذلو قبلت وهمي غير متناهية لكان الزايد مثل الناقص واندې بومنمه ان كل جملة موجودة الاحاد بالفعل اذا زيد عليها عدد معلوم او نقص منها عدد محصور أصار ما لا يتناهمي اكثر ممــا فقول اذا دخل ما لا يتناهي في الوجود من النفوس فالباقي من النفوس التي لم تدخل في الوجود بعد اما ان كانت متناهية او ۱۷ من النفوس التي لم تدخل في الوجود بعد اما ان كانت متناهية او ۱۷ ميز متناهية فان لم تكن متناهية فقد تضاعف ما لا يتناهي بما لا يتناهي بما لا يتناهي بما لا يتناهي بما لا يتناهي مي الموجود لا يكون شي المقسد الاول وقد علم ان غير المتناهي المرجود لا يكون شي المتبة عددية أذهي موجودة بالفعل اما نسبة عددية أذهي موجودة بالفعل اما نسبة عددية النسبة اليها فان ما لا يتناهي لا النصف او الثلث او الربع او غير ذلك من النسبة دل ذاك على ان الجملة غير متناهية بلا بيناه لا يتناهي لا يتناه يتناهي لا يتناهي لا يتناهي لا يتناهي لا يتناهي لا يتناهي لا يتن

۲۲ – ۱۰ ن ـ – ۲۰ ن العرض – ۲۰ ب معلوم ۲۲ – ۱۰ ب ـ – ۲۰ ب ز اذ هي نسبته عددية

01 - 1) فاز من جهة - ۳) ف . أ- ٣) ف لوجود - ما ف اضيف

ه الانسانية ونثبت تناهيها عددًا ثم نرتب عليهـــا تناهي الاشخاص الانسانية ونرتب عليها حدوث الامزجـــة وتناهيها ثم نرتب عليها تناهي الحركات الدورية الجامعـــة للمناصر ثم نرتب عليها تناهي المتحركات والمحركات السهاوية فثبت حدثُ العالم باسره وهي اسهل

فتول قد تقرر في اوايل المقول ان كل عدد او معدود موجود والفعل اذا كان غير متناو بالفعل فانه لا يقبل الزيادة والنقصان وان البايد لا يكون مثل الناقص قط ولا يمكن ان يكون شي، اكبر من مقدار غير متناو لموجود وجد وغير المتناهي لا يتضاعف با والنفوس الانسانية متناهي من طرف يتناهي من ساير الاطراف ، وهي قابلة للزيادة والنقصان فان الزمان الذي نجن فيه قد اشتمل على اشغاص المسانية متناهية ولكل شخص نفس اذا اضفت أله المورف منها انقص وهي مع الزيادة ازيد وكذلك في متحديل ان يكون غير منها انقص وهي مع الزيادة أزيد وكذلك في وقت يستحيل ان يكون غير مناه اربيا وما قبل الإيادة في كل وقت يستحيل ان يكون غير مناه وذلك لان نسبة ما مضى الى الحاصل كنسبة الناقص الى الإول صار انقص كم اذا قادى الى الإول حيار انتمى موجودًا بالفعل الاجز صار إزيد ومثل هذا مستحيل في الا يتناهي موجودًا بالفعل الاجز صار إذ يا الموائل كالمناقبة في الوجود ، عصورًا في الوجود نعم ربا يظن في الموجودات المتعاقبة في الوجود ، عصورًا في الوجود نعم ربا يظن في الموجودات المتعاقبة في الوجود ، عصورًا في الموجود ، معتمورًا في الموجود ، معتمورًا في الموجود بالمعتمون في المعتمون في الموجود ، معتمورًا في الموجود ، معتمورًا في الموجود ، معتمورًا في الموجود ، معتمورًا في الموجود بالمعتمون في الموجود ، معتمورًا في الموجود ، معتمورة في الموجود الموجود الموجود الموجود ، معتمورة في الموجود ، معتمورة في الموجود الموجود الموجود ، معتمورة في الموجود الم

وقبل ذلك القبل بزمان الى ما لا يتناهى كان السؤال ايضاً محالًا فليس قبل العالم الا موجده ومبدعه قبلية الايجاد والابداع لا قبلية فوقية الابداع والتصرف لا فوقية الذات أولا فوقية المكان والله الايجاب بالذات ولا قبلية الزمان كما ليس فوق العسالم الا مبدعه

 ۸۲ على الاطلاق معلوم من غير ربط عمدود و كذلك النصف والثلث والربع على الاطلاق معلوم' من غير نسبة الى ما لا يتناهى انما . خلاورا. العالم يمكن ان يمكون فيه فالحلا بالنسبة الى العالم مكاناً فاما تقدير عدم عليه يمكن إن يكون قبله فهو تقدير خيالي كتقدير كالعدم بالنسبة اليسه زمانأ وتقدير بينونة وراء العالم غير متناهية العدد لا يتناهى انه في التقدير الوهمي لا يتناهى اي الوهم يسجز عن بلوغ حد ونهاية فيه فيحكم العقل انه لا نهاية له وكما ان العدد فهو محدودً وإذا تحققُ بطلان النفوس الغير متناهية وكانت كل المحركات الروحانية فتناهى العالم باسره فكان له اول منه ابتدا غير متناءٍ فاناً لا نسلم ذلك في عسدد معلوم موجود ومعنى قولناً ان المستحيل إثبات اعداد موجودة غير متناهية فانكل موجود معدود الابدان والنفوس الانسانية تناهت الامتزاجات العنصرية فتناهت الحركات الدورية الساوية فتناهت المتحركات العلوية فتناهب ١٠ كتقدير ازمنة قبل العالم غير متناهية نفس متعلقة ببدن تحقق بطلان الابدان الغير متناهية ثم اذا تناهت

٥٠ ذلك العالم عالم اخر الى ما لا يتناهى كان السؤال عاكر كذلك لو سأل همذا' هل يمكن تقدير همذا العالم او عالم اخر قبله بزمان ونو -ال سابي هل يمكن تقدير عالم اخر ورا. هذا العالم وورا.

<sup>- ・)</sup> うしょし しい ううじょう ٣) ف ومعين قالنا ۱۱ - ۱) ب - - ۲) ب مدود - ۳) و غفف - ما ن الدحركان

وقال بعضهم هو عقل اخر ونفس وفلك هو جسم وكذلك يصدد عن كل عقل عقل حتى انتهى بالعقل ً الذي هو مدير فلك القمر الفعال الواهب للصور على مركبات العالم

ومن فدما، الاوابل من جوّز صدور شيء متكثر من واجب • الوجود واختلفوا فيه فنهم من قال هو الما، ومنهم من قال هو الناد ومنهم من قال هو الهوا، ومنهم من قال هو اجسام الحيفة بسيطة تركبت او اجزا، صفار اجتمعت فحدث العالم ومنهم من قال هو العدد ومنهم من قبال هو المحبة والغلبة على ما قررنا تفصيل مذاهبهم في الارشاد الى عقايد العباد

.، واما المجوس فلهم تفصيل مذهب في حدوث الكاينات وسبب ٧١ امتزاج النور والظلمة' وسبب الخلاص لكن اتفقوا على نسبة الخير والصلاح الى النور ونسبة الشر والفساد الى الظلمة

والم المغزر القدرية فاثبتوا للقدرة الحادثة تأثيرًا في الايجادً والاحداث من الحركات والسكنات وبعض الاعتقادات والاعتادات .. والنظر والاستدلال والعلم الحاصل به وبعض الادراكات وهمي التي يجد الانسان من نفسه انها تتوقف على البواعث والدواعي وورود التكليف بباشرتها والكف عنها

## القاعلا الثانية

## في مدوث الكايئات باسرها بامداث امه سبعار

وفيها الرد على المتتزلة والشنوية والطبايعيين والفلاسفة وفيها تحقيق الكسب والفرق بينه وبين الايجاد والخلق مذهب اهل الحو، من اهل الملل واهل الاسلام ان الموجد لجميم الكاينات هو الله، من غير الله تعالى بشرط ان يكون وجود ذلك الغير مستنداً الى هل يجوز ان يصدر عنه اكثر من واحد فذهب اكثرهم الى انه واحد من كل وجه فلا يصدر عنه الا واحد م اختفوا في ذلك الواحد فقال بعضهم هو المقل وقال بعضهم هو المنصر ثم المقل واختفوا في المعادر عن الممول الاول فقال بعضهم هو النقس

الوجود والامكان طبيعته طبيعة عدمية فلو اثر في الوجود لاثر بشركة العدم وهو محال

رهذا المرهاد انما نقلناه عن قولهم في الجسم انه لا يوثر في الجسم ايجادًا وابداعاً اذ الجسم مركب من مادة وصورة فلو از لاثر بشركة مهد من المادة وابداعاً اذ الجسم مركب من مادة وصورة فلو از لاثر بشركة مهد لا يجوز ان قوجد شيئاً فالجسم لا يجوز ان قوجد شيئاً فالجسم لا يجوز ان يوجد ايضاً فامكان الوجود كالمادة ونفس الوجود كالصورة كما ان الجسم لا يوثر من حيث كالصورة كما الما يبركة من الحجوده الا بشركة من الحكان الوجود فلا موجداً على المقيقة الا بير كة من الحكان الوجود فلا موجداً على المقيقة الا بوجود أواجب بذاته من كل وجه لا يشوب الحكان ولا عدم من وجه والوسايط ان اثبت أقانها معدات لا موجدات

فالد في المسكن باعتبار ذاته انما يوجب غيره او يوجد باعتبار وجوده بغيره وحين لاحظنا جانب الوجود نقطع نظرنا عن الامكان والعدم فان الامكان قد زال بثبوت الوجود وحصل الوجوب بدل الامكان فلا التفات الى الامكان اصلا فلم يوثر بشركة الامكان من والجوب فئيا اذا كان الوجود من حيث هو وجود موثرًا من يم الا يتاتا الم الديمان ما يتيا هو وجود موثرًا من

ر بو ب منا اذا کان ادجور من حیب مو دجور مورز من غیر ملاحظة الی وجه الامتکان والجواز فلیوثر وجود کل موجود یما حتی لا یکون العقل بالایجاب اولی من النفس او الجسم وحتی یکون الجسم موثرًا فی الجسم باعتبار صورت لا من حیث مادته فان ۲) بازن
 ۲) بازن

ووافقا افهوسفدُعلی ان جسماً ما او قوة فی جسم لا یصلح آن یکون مبدعاً لجسم ان یکون مبدعاً لجسم ووافقاً الجوس علی ان الظلمة لا بجوز ان تحسدث باحداث آ ورافظ الهنزلا على ان القدرة الحادث لا تصلح لاحداث. الاجسام والالوان والطموم والروايح وبعض الادراكات والحيوة والموت ولموت ولم اختلاف مذهب في المتولدات واغا اوردنا هذه المسئلة الموتب حدث العالم لان الدليل لما قام على ان الممكن بذاته من حيث موجود ممكن مستند الى الجواد الربياد عبارة عن افادة الوجود فكل والوسايط معدات لا موجبات وهذا هو مدار المسئلة

على موجب عقايدهم اما الكلام على الغلوسة فنفول كل موجود بغيره ممكن باعتبار • • فاته لو جاز ان يوجد شيئاً فاما ان يوجده باعتبار انه موجود بغيره او باعتبار انه مكن بذات ه او باعتبارهما جيماً لكن لا يجوز ان يوجد باعتبار انه موجود بغيره الا بشركة من ذاته اذ لا تعزب ذاته عن ذاته ولا يخرج وجوده عن حقيقته وهو باعتبار ذاته ممكن

ومع المجوس على موجب اصلهم باعتبار انه موجود ً ومع المعتزلة

ولنا في ظريه هذا المني كالأم مع الفلاسفة على مقتضي قواعدهم

مم تقول ها هنا مقتضيات ادبة عقل ونفس وفلك ومادة وهي جواهر عتلفة متمايزة بالحقايق تستدعي مقتضيات ادبة مختلفة والمدة فعيات اربة مختلفة بالمطال الاول هذه الحقايق بحيث بالمقايق ايضا فداء الحقايق بحيث يناسب كل واحد والا فيلزم ان يصدر عن شي، واحد اشيا، وذلك عال عند كم وعليكم ايضا ان تلبتوا ان تلك الاعتبارات المقتضية لا ترجع الى اضافات وسلوب فان كثرة الاضافات والسلوب الاختبارات واجب الوجود واحدة من كل وجه الا انها لا توجب المدا، متعددة اذ واحدة من غير وسايط وذلك محال عند كم فهم بين امريم متناقضين لو اوجبت لاضيا الوال الاول صفات ايجابية خنلفة الحقايق فقد ناقضوا ان أاثبتوا في المماول الاول صفات ايجابية خنلفة الحقايق فقد ناقضوا الصفات التي ثبت ألوجود وذلك ايضا يناقض مذهبهم متعددة لواجب الوجود وذلك ايضا يناقض مذهبهم وهذا ارزام افعام لا معهم عن غد ثم نفصل القول بد الاجال

(ع) نا يوجب - ٢) از هو جسم مركب من صورة (ولمله حائية ،أخوذة من كتاب النجل من ١٢ من ١٠)
 (انجل من ١٢ من ١٠)
 (انجل من ١١)
 (انجل من ١٤)
 (ا

الوجود' من حيث هو وجود لا يجتلف وانمــا الاختلاف في كل موجود انما بدجع الى الفواصل<sup>اً</sup>

قامه فيو العقل الاول اغايوجب شيئاً اخر بسبب اعتبارات في ذاته فهو من حيث وجوده بواجب الوجود يوجب عقلا او نفساً ومن حيث انه ممكن بذاته يوجب جسماً هو صورة ومادة وقولكم ان • وجود العقل والنفس وجهة الامكان يناسب وجود المادة والصورة واغا حملنا على اثبات هذا الايجاب ان الواحد لا يجوز ان يصدر عنه الا واحد فانه لو صدر عنه اثنان لكان عن جهتين ولو ثبت ان له جيتن لتكثرت ذاته وقيد دل البرهان على ان واجب الوجود لن . .

ر والجواب فنا ولو كان العقل انما اوجب عقلا او نفساً باعتبار أنه واجب بغيره لا وجب الجسم جسساً او نفساً باعتبار انه واجب بغيره فان قضية الوجوب بالغير لا تختلف الا ان يكون احدهما بغير واسطة والثاني بواسطة والا فمن حيث ان ألجسم ذو مادة لا يمتنع عليسه ه الايجاد من حيث انه واجب بغيره وكما ان العقل من حيث انه ذو المكان في ذاته لم يمتنع عليه الايجاد من حيث انه واجب بغيره فقولوا ان الجسم بجوز ان يوجد أجسماً او قوة في جسم بجوز ان

٧٧ - ١) ن وجود الموجود - ٣) (الموامل - ٣) ن ـ ـ - ٤) اوجه • ) ب ن لان - ١) ب ن مختلفين ٥٧ - ١) ن لا واجب - ٣) ب ن و - ٣٠٠٣) ن ـ ـ ـ ٤) ب ن عبارات فنطالبهم اوكر بصبحة هذه المناسبات ولا يجدون الى اثباتها سـلا مُ قول كونه واجب الوجود بغيره امر اضافي لا محالة لان كون واجب الوجود مبدأ وعلة او موجباً ومسدعاً امر اضافي لا تتكثر به الذات فاذ الكان الايجاب اضافة فيكون بين الموجب المدخر به الذات فاو صلح ان يكون موجباً في العقل ألاول العقل ألاحر ألصح مثله في واجب الوجود بذاته فهلا كثرت الاضافات في حتى واسمية ايجاب الى موجب في احتى العمل الذات وهذا كما يقدرونه في المقل الفمال الذي هو واهب الصور على العالم الجماني فانسه ما هم الصور باختلاف ألانواع والاصناف الى ما لا يتناهى ولا تختلف الصور باختلاف ألانواع والاصناف الى ما لا يتناهى ولا تختلف من صوات تحليف ألانواع ولا اختلف ألمنافات لا العمان في القايض بل هو على نعت واحد والصور تختلف وتنكثر الحيات في القوابل ولو اختلف ألنسب فانما هي اضافات لا بيناها المدين غي صفات حقيقية كذاك يجب ان يقال في واجب الوجود بذاته ان عرب بالاختلاف يحصل في القوابل او تمكون الاضافات والسلوب كثيرة ينسب اليه الكل نسبة واحدة من حيث وجودهما الممكن غ

۸۷ - () ف بالذات - ۲۰۰۰) ف ملح الاول العلل الآخر - م) ب لعل عدرها) ب ف - ه) ب نحو - ای ف موجب موجب موجب - م) ب ف اختسلاف - م) ف اختلف بالنسب - م) ق ابن - م)

فنقول اذا كان المقتضي مفصلاً معلوما ختلف الانواع يجب ان يكون المقتضي مفصلاً معلوما ختلف الحقايق وما اثبتم الا امرين احدهما ملا ونه واجبا بغيره والثاني كونه جايزًا بذاته وكونه واجبا بغيره اوجب عقلاً او نفساً وكونه ممكناً بذاته اوجب صورة ومادة فقد اثبتم صدور موجودين جوهرين قايين بذاتيها من وجه واحد وذلك ايضاً يناقض مذهبهم!

وارا و من نابس منهم ان يعتذر عن هذين الالزامين فقال ان الواحد لا يصدر عنه الا واحد كما ذكرنا الا ان العقب الاول اغا الواحد لا يصدر عنه الا واحد كما ذكرنا الا ان العقب الامكان له من يكثر باعتبارات ذاته لا نما المعتبارات خاله من غيره لا من ذاته فلم يستفد الكثرة . و ذاته لا من غيره والوجود له من غيره لا من ذاته فلم يستفد الكثرة . واحداً في ذاته والوابع كونه ممكنا في ذاته فاوجب من حيث هو واحداً في ذاته والرابع كونه ممكنا في ذاته فاوجب من حيث هو موجود بواجب الوجود نفساً ومن حيث هو واحد صورة ومن حيث هو ممكن مادة وهذه الاعتبارات أنا ، في غينافة الحقايق اوجبت جواهر غتلفة الانواع

۱۷۸ اظروا بس الاعتبار الى هذا الدعنذار هل هو الا تحكم عض لم
 يقم عليه دليل عقلي ولا شاهد حسي بل هو اقل رتبة من طرد الفقها
 ادادوا بنا اشرف الموجودات كاللا على اعتبارات كالها ترجع الى

الباري تمالي وما هو له من ذات ه فان الذي له من ذاته ليس الا المكان الوجود بقيت اعتبارات ثلاث وان كانت مستفادة من الاول استدعت ثلاث مقتضيات وواجب الوجود واحمد من كل ١٨ وجه وان كانت له لذاته اي من لوازم ذاته فقد بطل قولكم ان الذي وله من ذاته هو الامكان فقط ثم الامكان لا يناسب الا المادة لان طبيعة المادة طبيعة عدمية لها استعمداد قبول الصور والامكان طبيعة عدمية ايضا لها استعمداد قبول الوجود بقيت الصورة لا

ومعا فمغمى منه العب ان الجسم الذي هو مركب من جوهرين المختلفين مادة وصورة لا مجوز ان يوجب جسما مثله وشيء ما له وجود بنيره وامكان بذاته يوجب جواهر عقلية حقيقية مختلفة بالنوع لا مجوز ان تشترك في مادة مع ان الامكان ليس يتحقق له وجود الا في الذهن والمادة يتحقق لها وجود في الخارج فعرف مهذه الاعتراضات ان الواسطة التي اوجبوا وجودهما حق قوجب وه الموجودات لا يحتاج اليها

ثم قول من آن اثبتم اربع اعتبارات فى الصادر الاول حق صدرت عنه اربعة جواهر فا قولكم فى الصادر الشاني والثالث افيصدر عن كل واحد على مثال ماصدر من الاول او يتغير الترتيب ۲۸ فان كان على مثال الاول فيجب ان يصدر عن كل واحد من الاربعة

ب ريد. ۱۸ - ۱۰۰۰ ۱۱ - ۲۰ ب فيتشي - ۲۰ الالكان - ۲۰ فوق ۱۰ ف - ۲۰ ف -

وتتمدد الموجبات بحسب تلك ولا يوجب ذلك كثرة" في الذات كها قالوا في المعلول الاول<sup>ا</sup>

وتقول كون المقل الاول عقلا امر سابي عند كم لان معنى كونه ويقلاً انه مجرد عن المادة والتجريد عن المادة سلب المادة ونفيها والنفي كيف يناسب وجود جوهر عقلي هو عقل كيف والسابوب. مجيزة فهلا اوجب بكل سلب جوهراً عقلياً فانه كما يسلب عنه المادة بسلب عنه المحدوة اعني الصورة الجسمية ويسلب عنه الكيفية والكمية والوضع والحيز والمكان والزمان ولم يجب ان يقال من عنه بكل سلب جوهر عقلي ومثل هذه السلوب تتحقق في سلم ذلك حصل غرضنا من اضافة الكل اليه من كونه جوداً عن المادة ولو عكس الامر فجمل ماذكر تموه أنائير ومن كونه جوداً عن المادة ولو عكس الامر فجمل ماذكر تموه أنائير اي من كونه جوداً عن المادة ولو عكس الامر فجمل ماذكر تموه أنائير اي من أبل المقل وما ذكر تموه من التجرد عن المادة موجباً للنفس اي

بني على تقليد او تقليد استند الى تحكم ونغول عددتم اعتبارات اربة وقضيتم بوحدة العقل في ذاتــــه وقلتم ان الوحدة توجب نفسا او جسما فبينوا مــــا هو المستفاد من

حال كان يلزم منه \* واي خلل كان يجصل وهل هذا الا تحكم ْ بارد • ا

اف كثيرة - ۱، ب ـ رزحب تلك ولا يوجب كثرة في الذات - ۲، ف زعندكم - ۱، ف فيو
 ١٠ ب منه كل - ۲، ب (لغس - ۳) ب ف ز من الوجوب (د)
 ١٠ ب زام - ۱، ب سه) ف ـ ۱، اف تقليد - ١، ب زام - ۱، ب زام - ۱، ب تقليد - ١٠

واما المجوس" فنده بهم يدور على قاعدتين احديمها ذكر سبب غهر امتزاج النور والظلمة والثانية ذكر سبب خلاص النور من الظلمة والاولى هي المبدأ والثانية هي المعاد وذلك انه لما الزم عليهم ان النور وطبيعة فحكيف امتزجاً ومما الموجب لاجتماعهما حتى حصل الامتزاج وحصل بحصول الامتزاج صور هذا العالم ثم هل يبقى هذا الامتزاج ابد الدهر ويلزم عليهم كون اجزاء النور معذبة ابد الابدين او

فصار مدار المسئلة مسهم على تقرير هذين الركنين فالن ظافة منهم ان النور فكر في نفسه فكرة ردية فحدث منها الظلام متشبعاً ببعض اجزا. النور وهذا قول من قال بجدوث الظلام ٣٨ الموجب لتعيين القطبين بالموضع المعلوم مع ان كل كرة واحدة وليس بعض الاجزا. بتعين القطب فيه اولى من البعض فان كَنتم' شرعتم في طلب العلــة لكل شي. وادعيتم ان كال نفس الانسان في ً ان اربعة جواهر فيتضاعف الاعداد اربعة في اربعة وذلك على خلاف من العناصر فهلا زاد الى ما لا يتناهى او هلاً زاد بعدد معلوم او محض ثم ما الموجب حتى يتغير التأثير من السماوي المتركب تركيباً لا ينحل قط التحرك تحركاً على الاستدارة لا يسكن قط ال العناصر والمركبات تركيبها لايدوم قط ولايثبت على حال قط المتحركة تحركاً على الاستقامة ثم الانتهاء الى النفس الانسانيسة والوقوف عليها اخرًا وما الموجب لتقديرُ النجوم والشمس والقمر .، تتجلى لها' حقايق الموجودات وتصرفتم بالفكر العقلي في الهيئات' .. وكيفية الابداع فافيدونا جواب هذه الاسولة واذرأينا انحصاركم قاعدتكم على ما مهدتم عرف بطلان مذهبكم من كل وجــــه وعلم الوجود او يصدر عن العقل الثاني اربعة اخرى ً فما الموجب للوقوف على تسعة من العقول او تسع ّمن النفوس وتسعة من الافلاك وادبعاً هلا نقص فهل الانتها. الى عدد معلوم ثم الوقوف عليه الا تحكم باقدارها المعلومة حتى صار منها ما هو اكبر ومنها ما هو اصغر وما وتحيركم ورأينا الوجود على خلاف الترتيب الذي وضعتم ولم تستءمر

۸۸ — ۱) ف زالواجب — ۱۱ اجزا و زولا بقف وعن الاخر كذليك الى ما لا تفايد لدوان تنبر الثريب ووفف — ۱۱ ب ب ف وتسمة — ۱۲ ف س — ۱۰ ف نقدر — ۱۱ ف س — ۱۲ ب ب ف لتقدر
 ۸۲ — ۱۱ ب س — ۱۲ ب س — ۱۲ ف س س بال قالم — ۱۲ ف س بال بال س بال ما بال ما بال بال س بال بال س بال بال بال بال بال بال بال بالله بالله

ومن قال عدوت الظلام فقد لزمه حدوث شر من خير ثم حدوث

٥٨ الشر ومنبع الفساد فانه ان كان كل فساد في العالم انما انتسب الى

لحدوث الفكرة الردية فان حدثت بنفسها فهلا محدث الظلام بنفسه من غير ان ينسب اليه وان حدث بالنور فالنور كيف احدث اصر

فبنال ريم اذاكان النور خيراً لا شرفيه بوجه ما فما الموجب

الظلام والظلام انتسبالي الفكرة كانت الفكرة مبدأ الشر والفساد .

ومق العجب أنهم امنرنوا حتى الم ينسبوا شرًا جزئيًا الى النود

في الحوادث ولزمهم ان ينسبوا كل الشر واصل الفساد الي

شيئين متنافرين غاية الننافر طبعاً لا يتزجان الا بقاسر فانهما لو

ومن قال بقدم الطهوم فالردعليه ان العقل يقضي ضرورةً ان

امتزجا بذاتيهما 'بطل تنافرهما بذاتيهما' وما هو متنافر ذاتاً لا مجوز ..

ان مجتمع ذاتاً فالذات الواحسة لا توجب اجتماعاً وافتراقاً وذلك

.، وتقول ابضًا العقل بالضرورة يقفي بأن امتزاج جوهويمن بسيطين ٥٠ على ضد طبيعتيهما فقد بطل قولهم ان الكون والكاينات حصلت ومن قال بقدم. فقد لزمهٔ حصول العالم من الامتزاج والامتزاج شرّ من خير ثم لو كان الامتزاج خيرًا اوجبُ أن يكون الحسلاص شرًّا لانه ضده ولو كان شرًا فالحلاص خير وعلى اي وجه فحسدًر فلا العالم من الامتزاج أوذلك حدوث خير من شرّ بد من حصول خير من شر وحصول شر من خير لا يقتضي الاطبيعة واحدة ونحن نرى مختلفات في العالم اختلافًا في ان كان خيرًا فهو حصول خسير من شر وان كان شراً فهو حصول فقط فانهما لا يوجبان امورًا على خلاف ذاتيهما ولا يوجدان اكواد النوع والشخص والحقيقة والصورة على طبايع مختلفة واعراض متضادة وهذه المختلفات تستحيل ان تحصل من امتزاج امرين بسيطين ٨٨ من الامتزاج بل لا بدّ من اسنادها الى فاطر حكيم قادر عليم الكاينات' الى الله سبحانه خلقاً وإبداعاً واما الكلام على المنزلة فنذكر اولًا طريق اهل السنَّة في اسناد

٥٨ - ١٠) ب زافيم - ٢٠٠١) ب - - ١٠) ب (اولاً) ساول (م) تناول

٣٠٠ غترعها اذ الاتقان والاحكام من اثار العلم لا محالة واذا كان الفعل

واربهم طربقاد في ذلك احدهما قولهم الافعال المحكمة دالة على عإ

۳۰۰۰۹) ب ــ – ۳۰۰۰۳) ن ــ حـ ما) ف وجب – ه) ف واغراض

٨٨ شراوان لم يكن موجودًا حقيقةً قاليس بموجود حقيقةً كيف يكون

والوحدة ثم الوجودمن حيث هو وجودخير لا محالة فلم يكن الظلام

وبطل الامتياز عنه من كل وجــه وكذلك ان ساواه في القدم..

قدياً وكيف ينافي ' ضده وكيف بجصل منه امتزاج وكيف بجصل

َ فَقُولَ انِفَأَ الظَّلَامُ لَا يَخْلُو امَا ان يَكُونَ مُوجُودًا حَقَيقَةً اوْ لمَ يَكُنَ فَانَ كَانَ وجُودُه وجُودًا حَقِيقيًا فقد ساوئ ُ النُورِ فِي الوجودُ

يقتضي الا يجصل وجود ما وقد حصل فهو 'خلف

بالقدرة الحادثة من كل وجه لان الاحكام والاتقان فيه دل على علم الفاعل ومع ذلك لم يجز على اصلكم فدل ان الاستدلال بانتفاء العلم من كل وجه باطل وايضاً فان القدر الذي ' تعلق العلم' بـــه وجب ان ٨٨ يكون يخلوقاً للعبد وعندنا العلم بالفعل من كل وجه غير شرط أبــل • العلم باصل وجوده شرط كونه فاعلاً وهمو لم يعدم ذلك

العم باصل وجوده سرط لوله قاعد وهو م يسام دس
 والجواب انا ما انشأنا هذا الدليل لبيان استجالة حدوث الفعل بالقدرة الحادثة بل لنفي كون العبد خالقاً لافعاله التي يثاب ويهاقب عليها اذلو كان خالقاً لدل الاحكام أفي فعله على علمه لكن لم يدل فلم يكن خالقاً لائه لوكان خالقاً لكان عالماً بخلقه من كل وجه لكنه .. ليس بعالم به من كل وجه فليس بخالق

هذا وجد ولا لا هذا انظر فلا يلزمنا تقدير الإحاطة به من كل وجه فان انتفاء العا اذا حل على انتفاء الخالقية لم يلزم ان يدل وجود العلم على ثبوت الخالقية بل هو عكس الادلة والدليل لا ينمكس ولو تصربنا لبيان الاستحالة صغنا الدليل صياغة اخرى حال ابداعه عالاً مجسيم احواله ويستحيل من العبد الاحاطة مجميع ه وجوه الفعل في حالة واحدة لامرين احدهما ان العلم الحادث لا يتعلق بعلومين في حالة واحدة وذلك لجواز طريان الجمل على العالم باحدة الوجهين فيؤدي الى ان يكون عالاً جاهمة به علومين فيؤدي الى ان يكون عالاً جاهمة بعلوم واحد في حالة واحدة حدد عالاً علمه مواحد في حالة واحدة المدائل على العالم الحددة الدائل على العالم باحدة وذلك بلون عالاً جاهمة بعلوم واحد في حالة واحدة الدائل على العالم الحددة الدائل على العالم باحدة الدائل من المدائل باحدة الدائل على العالم باحدة الدائل من المدائل باحدة الدائل من المدائل باحدة الدائل من المدائل باحدة الدائل من المدائل باحدة الدائلة واحدة المدائلة بالمدائلة با

۲) ف مسن ۸۸ — ۱) ف التعربة التي — ۲) ب من مشروط — ١٠٠٠٠٠ ب من مشروط — ١٠٠٠٠٠ ب ف المدلالة رة ١٢٧ ] ٤١ - ١٥ ب ف المدلالة – ١٠٠٠ ف رالواحد –

صادرًا من أفاعل متقن فيجب ان يكون من آثار علم ذلك الفاعل ومن المعلوم ان علم العبد لا يتعلق قط بما يفعله من كل وجه بل لو علمة علمة مأله من كل وجه بل لو علمة علمة مؤلم في الموجوه ومن المعلوم في الموجوه ان الفاعل غيره وهو الذي احاط به علماً من كل وجه وهذه الطريقة هي التي اعتمد عليها الشيخ أبو الحسن الاشعري دخي الله عنه واوردها في كتبه وفرضها في النافل أذا صدر عنه فعل والهيل من كل وجه وهذه الطريقة علم غيره في ان الدليل ليس بمختص بالنافل فان النافل كما لم بجط علماً من كل وجه والفاعل علم غيره في المنتدع من الأرعلم عيره ويدل على علما من كل وجه أوالفاعل علم غيره في المنتدع من كل وجه كذلك الجادوق المنتدع من كل وجه كذلك يستحيل المجاده على غفلة من ويمه قال الله تمالي ألا يمام من كل وجه غير مستحيل المجادة الدليل لا يصلح لاثبات استحالة حدوث الفعل من الله وجه غير مستحيل بالقدرة المائدي في المديري أبلا وجه غير مستحيل بالقدرة الميائدي في المورة المذكورة وقوماً لا وجه غير مستحيل المرابل لا يملح لاثبات استحالة حدوث الفعل من كل وجه غير مستحيل المرابل المرابل لا يملح لاثبات استحالة حدوث الفعل من كل وجه وجب ان تجوزوا حصول الفعل العلم المرابل المرابل

الوجود من حيث انه وجود بل من وجه آخر وهو القيام بالنفس والحجية والتحيز والاستغناء عن المحل وعند المحصم هذه كلها صفات تابعة للحدوث وليست من اثار القدرة واما الشيئية والعينية والجوهرية والعرضية فهي اسماء اجناس عنده ثابتة في المدم ليست الوجود وهو لا يختلف في الموجودات وجهة الصلاحية ايضاً وفي القدرة جهة واحدة فلو صلحت لايجاد موجود ما صلحت لايجاد كل موجود لكنها لا تصلح لايجاد بعض الموجودات من الجواهر واكثر الاعراض فلم تصلح لايجاد موجود ما

.. رما برنم ألصلات لو اختلف بالنسبة الى موجود وموجود لاختلف بالنسبة الى قدرة وقدرة حتى يقال تصلح قدرة زيد لحر كة ولا تصلح قدرة عمرو لمثل تلك الحركة بل عند المخصم لما شملت الحقيقة جميع قدر البشر استوت كلها في الصلاحية كذلك هملت حقيقة الوجود جميع الموجودات فيجب ان تستوي في قبول التدرة بل هي مختلفة بالنسب وعن هذا صلحت للايجاد عندهم ولم تصلح للاعادة والاعادة ايجاد ثان وصلحت لتحصيل العلم ولم تصلح

للغفلة عن ذلك العلم ومعا مِوضعه ان صلاحية القدرة لم تخل' من احد الامرين اما ان ٣٠ تثبت عموماً فيجب' ان لا يختلف بالنسبة الى موجود دون ً موجود ٩٣

ويكون علمه علماً من وجه وجهلاً من وجه

الماني ان وجوه المعلومات في الفعل تنقسم الى ما يعلم ضرورة والى ما يعلم نظراً فيحتاج حالة الانجاد في تحصيل ذلك العلم الى نظر ووو والى ما يعلم نظراً فيحتاج حالة الانجاد في تحصيل ذلك العلم الى نظر وجوه الاكتساب فيؤدي الى التسلسل حق لا يصل الى ايجاد الفعل وجوه الاكتساب فيؤدي الى التسلسل حق لا يصل الى ايجاد الفعل وجزياً وحمل الا بالعلم حق لا يصل الما ايجاد الفعل عيناً المنات هو المبداع وعن هذا صادوا الى ان علم البراي سبحنه وبزياً وعلا ومكاذاً وزهاناً وعدال الاولى وفرقوا بين العلم الفعلي والعلم الموالادوات لان علمه لن يتصور ان يكون علماً 'فعلياً بل علومه كلها والادوات بدعلى ما هو به ولا يكسبه صفة ولا يكتسب عنه صفة وهذا هو سرّ هذه الطريقة ونهايتها المسحولة كون القدرة الحادثة صالحة وهذا هو سرّ هذه الطريقة ونهايتها

فنفول لو صلحت للايجاد لصلحت لايجاد كل موجود من الجواهر والاعراض وذلك لان الوجود قضية واحدة تشمل الموجودات وهو من حيث السه وجود لا يختلف فليس يفضل الجوهر العرض أ في ..

۳) ن وجهلا – ۳) ب و – ع) ن كاينا ۱۹ – ۱) اعلمه – ۳) ن للمرض

واما القاضي ابو بكراً فقد اثبت لها اثرًا <sup>1</sup>كما سنذكره ولكنه يبرئ جهة الوجود عن التأثير فيه فلم يلزمه التعميم

 ا کل موجود فتعین انه پرجع التاثیر الی صفة اخری وهمي حال زایدة ٠٠ يمجع الى ذاتي الحركت بن والانسان لا' مجد التفرق ة أفبهم • ترجع الى نفس الحركتين من حيث الحركة لانهما حركتان متاثلتان يبرئ جهة الوجود عن التأثير فيه فلم يلزمه التعميم قال انقاضي ً الانسان يحس من نفسه تفرقةً ضرورية بين حركتي وكون الثانية غير مقدورة ولا مرادة ثم لم يخلُ الامر من احد حالين تعلقت القدرة بأحديها تعلق تاثير على الحال من احد امرين ام الفبرورية والاختيارية كحركة المرتعش وحركة المختار والتفرقة بل الى زايد على كونها حركة وهو كون احدهما مقسدورة مرادة فيؤدي ذلك الى نفي التفرقسة فان نفي التائير كنني التعلق فيما هه على الوجود قال وعند الخصم قادرية الباري سبحانه لم قوئر الافي حال والجوهرية والعرضية والكوزية واللونية الى اخص الصفات من اما ان يقال تعلقت القدرة بأحديها تعلق العلم من غير تأثرير اصلًا وبينها الأفي امر ذايد على وجودها واحوال وجودها واما ان يقال ان يرجع التاثير الى الوجود والحسدوث واما ان يرجع الى صفة مز صفات الوجود والاول باطل بما ذكرناء انه لو اثر في الوجود لاثر في هو الوجود لانه اثبت في العدم ساير صفات الاجناس من الشيئية الحركات والسكون' والسوادية والبياضية فلم يبقَ سوى حالَّة

كما بينا واما ان تثبت خصوصاً ولا دليسل على التخصيص لبعض الموجودات دون البعض سرى جريان العادة بما الفناه من الافعسال المنسوبة الى العباد وسنبين ان ذلك على اي وجه يثبت وبالجملة فليس يصلح ذلك دليلا على حصر صلاحية القدرة فيها دون ساير الموجودات تجويزاً وامكاناً

فلد فبل السمّ اوجبّم تعلق القدرة الحادثة ببعض الموجودات دون البعض وسمية نفس التعلق كسباً فما ذكر تموه في التعلق والكسب من التخصيص فهو جوابنا في الايجاد من التخصيص والكسب من التخصيص فهو جوابنا في الايجاد من التخصيص فهلا جوزتم عموم التعلق حتى يتعلق بكل موجود قديم او حادث واجوهر او عرض فان خصصتم التعلق مع نفي التأثير فلا تستبعدوا منا تخصيص التعلق مع اثبات التأثير

رالجواب قلنا نحن بينا القدرة الحادثة وتعلقها بالقدور ولم نثبت عه عموم التعلق ولا لزمنا ذلك اذلم نعين جهة التأثير بالوجود والحدوث وانتم عينتم جهة التأثير بالوجود من حيث هو وجود قضية عامة هو فلزمكم عموم التعلق والتأثير في كل موجود واستحال على اصلكم حصر صلاحية القدرة في بعض الموجودات دون البعض ولم يثبت شيخنا ابوالحسن رحمالله للقدرة الحادثة صلاحية اصلالا لا لجة الوجود ولا لصفة من صفات الوجود فلم يلزمه التعميم والتخصيص

36 - 1) ب ف ز والوجود ( وهو مواب )

<sup>-</sup> + 0 ) + - + 0 ) + 6 + - + 0 ) + 0 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 + 1 +

وذلك هو العدل
 ومعا بوضع طريف الفاضي ويبين السه ما خالف الاصحاب تلك المخالفة البعيدة ان الفعل ذو جهات عقلية واعتبارات ذهنية عامة وخاصة كالوجود والحدوث والعرضية واللونية وكون له حركة او مكوزاً وكون الحركة كتابة او قوكا وليس الفعل بذات له شيئاً وبه – ١٠٠٠ – من اغر النحل ص ٢٠
 اغر النحل ص ٢٠
 ابغر النحل ع ٢٠٠٠ – ما و الحاث الربّ – ما ب القطل بدياً و لم ما و الماث الربّ – ما ب القطل ولم ما و الماث المربّ الماث الماث المربّ الماث الماثة الماثة الماثة الماثق الماثة الم

واحدة هي الحدوث 'فلياخذ مني' في قدرة العبد مثله فالزمه اصحابه انك اثبت حالًا مجهولة لا ندري' ما هي اذ لا اسم لها ولا معنى قال 'بل هي معلومة بالدليل' والتقسيم الذي ارشدنا اليه كما بينا وجوهاً واعتبارات عقلية للفعل المواحد واضفنا كل وجه الى صفة اثرت فيه واعتبارات عقلية للفعل المواحد واضفنا كل وجه الى صفة اثرت فيه من ائار الارادة والاحكام فانه من دلايل العلم وعند المختم كون الفعل واجباً او نسباً او حلاكم او حراماً او حسناً او قبيماً صفات واليدة على وجوده بعضها ذاتية للفعل وبعضها من اثار الارادة والدن وكذلك العرض فاذا جاز عنده اثبات صفات هي احوال واعتبارات زايدة على الوجود لا تتعلق بها القادرية وهي معقولة ومفهوماً ومن اراد يستبعد مني اثبات اثر للقدرة المحادثة معقولاً ومفهوماً ومن اراد تعين ذلك الوجه الذي سماه حاكم فطريقه ان يحصل حركة حكن الداد يعين ذلك الوجه الذي سماه حاكم في يتايز بالعوارض واللوازم الم جنس يشمل اثواعاً واصنافاً او اسم فوع يتايز بالعوارض واللوازم فان الحركات تنقسم الى اقسام فنها ما هو كتابة ومنها ما هو قول في ما ما هو قول

 $A_{...}A_{...}$   $A_{...}$   $A_{...}$ 

.، هو الموجود بایجاد الموجد ویلزمه حکم وشرط اما افحکم قان ً لا یتغیر الموجد بالایجاد فیکسبه صفة ولا

وأما الشرط ان يكون عالماً بسه من كل وجه والكسب هو

القدور بالقدرة الحادثة ويلزمه حكم وشرط 10 الحكم فان يتغير المكتسب بالكسب فيكسبه صفة ويكتسب عنه صفةً

واما اشرط فان يكون عالماً ببعض وجوه الفعل او نقول يلزمه

الـــفــيـر ولا يشترط العلم به من كل وجه وهذا تحقيق ما قاله الاستاذ ان كل فعل وقع على التعاون كان ・・/ — いう(はら) 引 — \*) ウュー \*\*..\*) ううど; — \*) [ (パ — \*) む(パ — \*) む 引; — \*) [[ンニニニニン]

من هذه الوجوه بل هي كلها مستفادة له من الفاعل والذي له بذاته هو الامكان فقط واما وجوده فستفادة من موجده على الوجه الذي هو به وهو اعم الوجوه واما كونه كتابة أو قوكم فستفاد من كاتبه هو به وهو اعم الوجوه واما كونه كتابة أو قوكم فستفاد من كاتبه او قايله وهو اخص الوجوه فيتميز الوجهان تميزًا عقليًا لاحسيًا الوجوه الى صفة لها عموم التعلق وسمي الثاني كسباً وفعلا وهو نسبة اعم والحجوه الى موجد ومن حيث الكتابة والقول يحتاج الى كاتب وقايل يحتاج الى موجد ومن حيث الكتابة والقول يحتاج الى كاتب وقايل والموجد لا تتغير ذاته او صفته لوجود الموجد ويشترط كونه عالمًا بجميم بهات الفعل والمكتسب تتغير ذاته وصفته لحصول الكسب ، ولا يشترط كونه عالمًا يجميع بهات الفعل ولا يشترط كونه عالمًا جهات الفعل وريام المرحية ولا يشترط كونه عالمًا جميع بهات الفعل

خصوصة مقصورة على وجوه من الفعل خصوصة وقصرت القدرة المادئة عن ان يكون لها صلاحية عامة شاملة لجميع وجوه الفعل وذلك ان صلاحية القدرة المادئة لم تشمل جميع الموجودات بالاتفاق ه، وذلك ان صلاحية القدرة المادئة لم تشمل جميع الموجودات بالاتفاق ه، خصوصة والقدرة الجوهر وكل عرض بل همي مقصورة على حركات نوعية خصوصة في القدرة المادئة لتنوع الصلاحية ولمذلك اقتصرت على بعض الموجودات دون ألبمن بخلاف قدرة الباري سبحنه فان صلاحيتها واحدة لا تختلف فيجب ان يكون متعلقها واحداً لا ٠٠٠ فان صلاحيتها واحدة لا تختلف فيجب ان يكون متعلقها واحداً لا ١٠٠٠

٩٩ ١١٠٠ - ١١٠ - ١١٠٠ وجود - ١٠٠ زعل - ١٠٠ ب

• وكالصورة تحصل في المرآة غند التصقيل فالوسايط معمدات لاسم.١ الاختيار على الختارين جبر والقدرة على القيادرين جبر وحصول الافعال من العباد عند النظر الى الاسباب جبر وترتيب الجزاعلى موجدات وما له طبيعة الامكان في ذاته استحال أن يكون موجدًا على حقيقة كابينا الافعال جبر وهو كالمرض بحصل عند سؤ المزاج وكالسلامة تحصل عند اعتدال المزاج وكالعلم بجصل عند تجريد العقل عن الغفلة

والثاني مدادك السمع اما ئبر العنرن فتنحصر في مسلكين احدهما مدارك العقبل

• ، من احد امرین اما ان یرجع الی نفس الحر کتین من حیث ان احدیعها الدواعي والصوارف فساذا اراد الحركة تحرك وإذا ارادالسكون الحادثة لايجاد ما اراد لما احسّ من نفسه ذلك قالوا وانتم وافقتمون على احساس التفرقة بين ّحركة الضرورة والاختيارية ً ولم يخلُ الحال واقعة بقدرته والثانية واقعة بقدرة غيره واما أن يرجع ألى صفة في سكن ومن انكر ذلك جحد الضرورة فلولا صلاحية القسدرة قادرًا فلابدً له من تأثير في مقدوره ويجب ان يتمين الاثر في القادر من حيث انه قادر على احديها عير قادر على الثانية فان كان الوجود لان حصول الفعل٬ بالوجود لا′ بصفة اخرى تقارن الوجود

الفرورية والمركة الاختارية – ٣٠ ف احدجاً – ٤، ب القادرين (اولا) – e) ن غير قادر − 1. ب ـ ن ما − ٧. ف للشمل − ٨. ف ولا − ۱۰۰۴ – ر...و) ف ــ – ۲۰۰۰۶ ب حركتي الضرورة والاختبار ف الحركة

قوليهما وقول القاضي الا ان ما سمياه وجهاً واعتبارًا سهاه القاضي جميع الوجوء والخلق هو انشا العمين وايجاد من العدم فلا فرق بين • بقدرته مع تمذر انفراده به وحقيقة الخلق هو وقوع الفعل بقدرته الكسب هو ان تتعلق القدرة به على وجه ما وان لم تتعلق بـ له من مع صحة انفراده به وهذا ايضاً شرح لماً قالهالاستاذ ابو بكر ان كسبأ للمستمين وحقيقة الكسب من المكتسب هو وقوع الفعل

٢٠١ الاستطاعة والقدرة والكل من الله تعالى غير اعتقاد العبد بتيسير الفعل عنىد سلامة الالات وحدوث ونجا \* امِر الحس رحمه الله حيث لم يثبت للقدرة الحادثة اثرًا اصلًا

غير انه لم يثبت للعبد استقلالًا بالوجود ً ما لم يستند الى سبب آخر في القوابل الادنى وانما حمله على تقرير ذلك الاحتراز عن ركاكةً ثم تتسلسل الاسباب في سلسلة الترقي الى الباري سبحنه وهو الخالق المبدع المستقل بابداعه من غسير احتياج ً الى سبب ً وانما سلك في الجبر والجبر على تسلسل الاسباب الزم اذكل مادة تستعد لصورة خاصة والصور كلها فايضة على المواد من واهب الصور جبرًا حتى سلك الفلاسفة حيث قالوا بتسلسل الاسباب وتأثير الوسايط الاعلى • ا وغلا إمام الحرمين' حيث اثبت للقدرة الحادثة اثرًا هو الوجود

٣٠٠ - ١٠٠ ايناح - ١٠٠ ف ١٠ - ١٠٠ ز ديندا - ١٠١ ۱۰۲ -- ۱، هو ابو معالی الجویني انظر النجل ص ۷۰ س ۱۲ – ۲، ب بالایجاد – ۳۰۰۰۳ ا سب زفید – ۲۰ بکلام

٥٠ ورا، الوجودتتميز عن الوجود بالخصوص والعموم فان شئت سميتها ٠٠ نحن لا نردها الى الوجود فانها من اثار القدرة الازلية ونردها الى ما وبالجملة الايجاد غير محسوس ولا يدرك باحساس النفس ضرورة فقد وجدنا للتفرقة بين الحركتين والحالتين مرجعاً ومردًا غسير الوجود القدرة الحادثة في الوجود من حيث هو وجود وما ذكرتموه من التفرقة بين الحركتين اما الوجدان فمسلم لكن لم قلتم ان احديعها والحركية في انها بالقدرة الحادثة فانها صفات نفسية ثابتة في العدم والمقدور على الجزا والدواعي والصوارف ايضاً تتوجه الى تلك الجهة فان الانسان لا يجد في نفسه داعية الايجاد ويجد داعية القيام والقعود الاختصاص ببعض الجايزات الذي هو من اثر الادادة والاحكام والاتقان الذي هو من اثر العلم وكون الصيغة امرًا ونهياً ووعدًا صفة في المحل واما الى حال في الحركة وفصلناهما احسن تفصيسل ولا الى الاحتياج الى المحل فانها من الصفات التابعة للحدوث فلذلك وجوهاً واعتبارات وبالجملة لا تنزل في كونهـا معقولة عن درجة موجودة بالقدرة الحادثة فانا قد بينا انها راجعة الى احد امرين اما الى اليس من اثبت المعدوم شيئاً عندكم ما ردَّ التفرقة الى المرضية واللوئية ائتم تقابلونه بالثواب والعقاب حتى ينطبق التكليف على المقـدور ٢٠٠١ والحركة والسكون والمدح والذمأ وهذه هيئات تحصل في الإفعال

اب الدیدات – ۱) ب ز اخا راحة ال – ۲) ب زعند ۲ – ۱۸ ب التدم
 (الكن النفط ليست من كاتب الاصل)
 ۱۳۰۱ – ۱) ف من هذه الكلمة الكتابة من كاتب آخر – ۲۰ ب ز احوالا وان
 شت سميتها وجوما – ۲۰ ب الصفة –

١٠٠ وما سميتموه كسباً غير معقول فان الكسب اما ان يكون شيئاً موجوداً او لم يكن "شيئاً موجوداً فان كان شيئاً موجوداً فقد سلمتم التأثير في الوجود وان لم يكن موجوداً فليس بشيء واكدوا ما قابره بفوارجم اثبات قدرة لا تاثير لها كنفي القدرة فان تعلقها بالمقدور كتعلق العلم بالمعلوم ولا مجد الانسان تفرقة بين محركتين في ان احديدها معلومة والثانية مجمولة ويجد التفرقة بينهما في ان احديدها مقدورة والثانية غير مقدورة

قدنا وقوع الفعل على حسب الدواعي منوع " بل هو نفس المتاذع فيه ودعوى الضرورة فيه غير مستقيم لمخالفتنا ايا كم في ذلك ولانتقاضه عليكم طردًا وعكساً فان افعال النايم والساهي والغافل .. لم تقع على حسب الدواعي وهي مندوبة الى العباد نسبة الايجاد مندم الدواعي وهي مندوبة الى العباد نسبة الايجاد عند كم بالاتفاق كلالوان التي تحصل بالمنبغ والطعوم التي تحصل بالمنج والحرارة والرطوبة والبرودة والري عند الشرب والفهم عند الافهام الى غير ذلك مما' اجرى الله تعالى العادة به فلا دعوى الضرورة صحيمة ولا الدليل مطرد واذتم تعالى العادة به أفلا دعوى الضرورة صحيمة ولا الدليل مطرد واذتم مدفوعون الى ايراد حجة على نفس ما تنازعنا فيه وهو اثبات تاثير

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. ()

فاخطا او رمى حجراً فاصاب موضعاً واراد ان يصيب في الرمي "ثانياً لم يتأت له ذلك ويستمر ذلك في جميع الصناعات المبنية على الاسباب ١٠٠٨ فان الاستداد والانحراف فيها مرتب على حركات الميد والانسان قاصر القدرة على تسديدها على حسب الداعية فاذا وجدنا الدواعي ولم نجد التأتي وفيداً التأتي ولم توجداً الدواعي علمنا ان اختلاف الاحوال والحركات دالة على مصدر آخر سوا دواعي الانسان ومعا بوضم ان القدرة على الشيء قدرة على مثله وعلى ضده عند الحصم فلو كانت الحركة الاولي تحدث إلى حداثه لكان قادراً على منطها وعلى ضدها مثل ما قدر على الاولى ولكانت الحركات لا تختلف اصلاً عند اجتاع الدواعي متوجه على العبد بافعل ولا تفعل فلم تخل الحال من احد امرين اما ان لا يتحقق من العبد فعل اصلاً في كون التكليف سفهاً من والمكلف ومع كونه سفهاً يكون متناقضاً فان تقديره افعل يا من لا المطلوب منه واذا لم يتصور منه فعل بطل الطلب وايضاً فان الوعد والوعيد مقرون بالتكليف والجزا مقدر على الفعل والمبراك فلو لم

ووعيدا بلادراده والمر الذي وفعاً الى ذلك عموم تعلق قدرة الباري سبحنه وتعالى وقادريته واستدعاوها أعم صفات الفعل وخصوص صلاحية القدوراً الماري سبحنه وتعالى قبل تعلق القدرة الحادثة اي هي على حقيقة و الدمكان صلاحية والقدرة على حقيقة الإنجاد صلاحية ونفس المديرة القدرة الحادثة اي هي على حقيقة و بر تعلق القدرة الحادثة لم تخرج الصلاحيين عن حقيقتهما فيجب ان المعو لايئ فالوجود من حيث هو وجود اما خير محض واما لا خير النقم الى الميد والشر انتسب الى الباري سبحانه ايجاداً وابداعاً وخلقاً والمكسب .. مقدورين متايزين لا يضاف الى احد القادرين من جهيين مختلفتين او المنقم بل مقدورين متايزين لا يضاف الى احد القادرين ما يضاف الى الثاني ذلك مقدورين متايزين لا يضاف الى احد القادرين ما يضاف الى الثاني ذلك ألاست مخطوقة للمباد يوقوع أكثرها على خلاف الدواعي والقصود و. ألم تعلو المواحي والقصود و. المداعي الله المالي المالي الله المالي الله المالي المالي المالي الله والمي والقصود و. المداع الله المالي ا

انحراف من الجهة المخصوصة وكذلك لو رمي سهمأ وقصد ان يضي

عنده مثل تحريك اصبعه على خط مستقيم لم يتصور ذلك من غـير

ألد فلتم المطلوب والمكلف به هو الوجود من حيث هو وجود فذلك محل التنازع وكيف يكون الوجود هو المظلوب والوجود من حيث هو وجود من حيث هو وجود لا يختلف في كون له قبيحاً وحسناً ومنهياً عنه ومأموراً به ومن المعلوم إن المظلوب بالتكليف مختلف الجهة فينه ما هو واجب فعله ويثاب عليه ويمدم به ومنه ما هو واجب تركه ويعاقب على فعله ويذم عليه

وانه فلنم الكالف به هو جهة يستحق المدح والذم عليه فهو ١٠٠ مسلم وذلك الوجه ليس يندرج تحت القدرة 'وما اندرج' لم يكن ١١١ مكانفاً به فسقط الاحتجاج بالتكليف

فامه فبل المقدور هو وجود الفعل الا انسه يلزمه ذلك الوجهً المكلف به لا مقصودًا ً بالحظاب

في لا يغنيكم هذا الجواب فيان التكليف لو كان مشمرًا •• بتأثير القدرة في الوجود كان المكلف به هو الوجود من حيث هو وجود لا غير ولكن \* تقدير الخطاب \* اوجد الحركة التي اذا وُجدت يتبعها كونها حسنة وعبادة وصلوة وقربة \* فا هو مقصود بالخطاب غير موجود بايجاده فيمود الالزام عكساً عليكم افعل يامن لا يفعل فليت \* شعري اي فرق

يحصل من العبد فعل ولم يتصور ذلك بطل الوعد والوعيد وبطل الشواب والعقاب فيكون التقدير افعل وانت لا تفعل ثم ان فعلت وانن تفعل فيكون الثواب والعقاب على ما لم يفعل وهذا خروج عن قضايا ألمس فضلا عن قضايا المعقول حتى لا يبقى فرق بين خطاب الانسان العاقل وبين الجاد ولا فصل بين امر التسخير والتعجيز وبين امر التكليف والطلب

قانوا ودع التكليف الشرعي اليس المتمارف منا والمهود بيننا مخاطبة بعضنا بعضاً بالامر والنهي واحالة الخير والشر على المخاز وطلب الفعل الحسن والتحذير عن الفعل القبيح ثم ترتيب المجازات على ذلك ومن انكر ذلك فقد خرج عن حد المقل خروج والمجازات على ذلك ومن انكر ذلك فقد خرج عن حد المقل خروج واد غضب بالشتم وتألم باللطم وتحرك للدفع والمقابلة فقد اعترف بانه رأى من المعامل شيئاً ما والا فما بالله عضب وتألم من المعامل شيئاً ما والا فما بالله عضب وتألم من المعامل فعلا يوجب وان تصدى للمقابلة فقد اعترف بانه رأى من المعامل فعلا يوجب

والجواب عن ذلك من وجهين احدهما الالزامات على مسذهبهم ع والثاني التحقيق على موجب مذهبنا الدول اله ° نقول عينوا لنا ما المكلف به وما المطلوب بالتكليف

فافورب عن هذه الالزامات مشكل عليه عير انه يثبت تازياً ١١١ – ١٠٠ زاد – ١٠٠ باعبد – ١٠٠٠، بن – ١٠٠ بن عند ۲ – ١٠٠ ثابين نـ – ١٠٠٠، بن ين – ١٠٠ بن ين – ١٠٠ ا

يين مكلف به لا يندرج تحت قدرة المكلف ولا يندرج تحت قدرة مكلف به كلف به أندرج تحت قدرة المكلف من جهة ما كلف به واندرج تحت قدرة المكلف من جهة ما كلف به واندرج تحت قدرة غيره من جهة ما كلف به واندرج تحت قدرة غيره من جهة ما لم يكلف به اليس القضيتان وغرضتا على عك المقل كانت الاولى اللبه بالجبر فهم قدرية من حيث إطابور والوجود الى قدرة المبد احداثًا وانجادًا وخلقًا وحسباً وفعلاً كاقيل اعور باي عينيه شاء ثم يلزمهم الاعراض التقووا على انها حاصلة بايجاد الباري سبحانه وقد ورد الخطاب بتحصيلها او بتركها وتوجه الثواب والعقل عليها وهي ايضاً ما يتمار فه الناس ويتداولونه مثل الالوان والطعوم واستمال الادوية والسموم والجراحات المزهقة للروح والفهم عقيب الافهام والشبع عقيب الطعام إلى غير ذلك فان هذه كلها حاصلة بايجاد الباري سبحانه وقد يرد الخطاب بتحصيلها عقيب اسباب يباشرها المبد

v) ひくひ ― v) も listatic - ハハ ― u) ナ listatic ― ハーハ) ナ む そくナ ― ー ハ ナ じ ず

صباغاً ليبيض ' ثوبه فسوده غرم ومن قتل انساناً بسم استوجب القود ومن احرق ثوب انسان او اغرق سفيـنة او فتـح بثقاً حق هلك زرع

او أهدّ به أ دار عوتب على ذلك وضمن وغرم فمورد التكليف م

اندرج تحت القدرة وما اندرج تحت القدرة غير مورد التكليف

ولذلك يعاقب على قدر ويمدح على قدر ومن المعلوم ان من استأجر ••

- 44 -

• ، واثبات الافتقار والاحتياج ونني الاستقلال والاستبداد فنجسد في • ولا يجس الاقتدار على ' العلم '' بعد حصول النظر'' فانه لو اراد ان لا يحصل لا يتمكن منه'' ويجس من نفسه تحريك لسانه بالحروف . ، للاضداد والامثال وهي متشابهة في القادرين' فالعبد مستقل بالايجاد وقالا ومن ترددات ليديه بيناً وشمالًا فيحس الاقتدار على النظر والاختراع وليس الى الباري سبحانه وتعالى من هذه الافعال الا مقابلة وتفضلا والله اعا التكليف موردي الخطاب فمسألا واستطاعة أويضاف في الجزاء الاستقلال والاستبداد بالفعل في كل ما يأتي ويذر ويقدم ويوخر ولو اراد ان يبدل المخارج ويغير الاصوات لم يتمكن من ذاك ١١١ المسئلة تسليم التمكن والتأتي والاستطاعة على الفعل على وجمه الى معين في كل ما يتصرف ويجد في استطاعته ويتكلف فقدان من تصرُّفات فكره نظرًا واستدلالًا ومن حركات لسانه قيلًا ويجس تحريك يديه وانملته ولو اراد تحريك جزء واحد من غير تحريك الرباطات المتصلة لم يتمكن من ذلك وعند الخصم القدرة صالحة خلق القدرة فحسب واشتراط البنية من اضعف ما يتصور والحق في ينتسب الى العبد وجه من الفعل يليق بصلاحية قدرته واستطاعته

وتمكاً يجسه الانسان من نفسه وذلك يرجع الى سلامة البنية واعتقاد التيسر مجكم جريان العادة ان العبد مهما هم بفعل وازمع على امر خلق الله تمالى له قدرة واستطاعة مقرونة بذلك الفعل الذي يجدث فيه فيتصف به العبد وبخصايصه وذلك هو مورد التكليف واحساسه بذلك كاحساسه بالصفات التابعة للحدوث عندكم وان لم تكن هي.

ورد بالاستعانة بالله سبحانه وتمال في نفس المكليف " بافعل ولا تفعل " ورد بالاستعانة بالله سبحانه وتمال في نفس المكلف به كقوله " تعالى أهدياً المستميم وكقوله " تعالى رئباً لا ثرغ فأوبنا بغد عليها هو المسؤول ولا شكان العبد لوكان مستقلا بالشعاء او العبات . عليها هو المسؤول ولا شكان العبد لوكان مستقلا بانشائها بقدرته المحصانة أيش على من يشاه من يقاد وهي صالحة للضدين جيماً على السوا، وذلك بيطل قضية الامتنان بالهداية قال الله سبحانه وتعالى . فين ذلك من غير مد عن الانصاف ان العبد كم يحسن من نفسه بل الله يش غير مو عم التأتم أن يعدائم ويتمان بالمداية والدبد كم يحس من نفسه الاحتياج المسكن من الفعل وتيسر التأتى يحس من نفسه الاختقار والاحياج

۸) ف بيأخر - ٩) ب مرددان - ١٠٠٠٠٠١) ب م - ١٤٠٠١١) ب م - ١٩٠٠
 ١١) ب ز ولا اراد آن لا يقل عن ذلك بعد حصوله لم يتمكن
 ١١) ب المادير - ٩) ب مررد في ف مررد - ٣) ب واستدانة - ١١/١ - ١١) ب واستدانة - ١٠٠٠
 ١١) ب ويقابله في يعادف - ١٠٠٥ ف ز بالصواب و فه المرجع والمناب -

ا) ف النسبر - ۷) ب زكا ورد - ۸) ب ز ففد - ۹) سورة ١ -

۱۷۰ – ۱) ب لفدرته – ۳) سورة ۱۲ – ۱۲ – ۳) سورة ۱۳ – ۱۷ – ۱۷ ما مادية ه في الاصل (١٤ – ١٧ – ١٠ ) ب احادية ه في الاصل الاقتاد .

موجودان کل واحد منهما واجب بذاته وعن هذا نفوا الصفات وان اطلقوها علیهِ فبمعنی آخر کما سنذ کره

ورافغهم المعزلا على ذلك غير انهم مختلفون في التفصيل وسنفرد لاثبات الصفات مسئلة ونذكر المذهبين فيها وهذه المسئلة وسنفردة على استحالة وجود الالهين ينبت لكل واحد منهما من خصايص الالهية ما ينب المثاني ولست اعرف صاحب مقالة صاد الله هذا المذهب لان الثنوية وإن صارت الى اثبات قليين لم تثبت المقل والنفس اذلين وقضوا بكون الحركات سرمدية لم يثبتوا مماول المقل والنفس اذلين وقضوا بكون الحركات سرمدية لم يثبتوا مماول العمالية وإن اثبتوا كون الروحانين والهاكل اذلية سرمدية والارباب ودلالة التانع في القرآن مسرودة على من يثبت خالقاً من دون الله سبحنه وتعالى قال الله تمالى إذا أنده في عأ خآت الأله هو دون الله سبحنه وتعالى أقال الله تمالى إذا أنده في مأ إلله هو القدرة على الاختراع فلا يشاركه فيه غيره ومن اثبت فيه شركة وقد البت المين

فريننا على استفالاً وموره الربن انا ُ فرضنا الكلام في جسم وقدرنا من احدها ارادة تحريكه ومن الشــاني ارادة تسكينه في °وقت 

## القاعدة الثالثة

## ني انومبر

وفيها الرد على الشوية وتستدعي همذه المسئلة سبق ذكر الوحدانية ومعني الواحد آفال امعابنا الواحد هو الشيء الذي لا يصح انقسامه اذ لا تقبل ا داته القسمة بوجه ولا تقبل الشركة بوجه فالباري تعالى واحد في ذات لا قسم له أ وواحد في صفاته لا شبيه له وواحد في افعاله لا شريك له وقد اقمنا الدلالة على انفراده أبافعال ه فانتهم الدلالة على

وفان انهومة واجب الوجودبذاته لا مجوز ان يكون اجزا. • كمية ولا اجزا. حد قولًا ولا اجزا. ذات فعلًا ووجودًا وواجب الوجودلن يتصور الاواحدًا من كمل وجه أفلا يتصور أولا يتحقق

انفراده بذاته وصفاته

٥٠ من جهة جوازها' وامكانها في ذاتها والجواز قضية واحدة تدل على ٠٠ السواذان متماثلين لم يتميز احدهما نجقيقته السوادية بل باختلاف الذاتية التي بها تقدس الاله عن غيره اذا كانا مختلفين فيها كان الذي المحل او باختلاف الزمان وكذلك الجوهوان فدل ذلك على ان التاثل في الألهية لن يتصور بوجه ُ لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ اشارة الى هذا المعنى يستقل بالترجيح لم يكن الاهأ وانما ترجح جانب الوجود لانه ارا. الذاتية او متهاثلين والمختلفان يستحيل ان يكونا الهين لان الصفة اتصف بها هو الاله والمخالف ليس بأله واما ان يكونا متاثلين في الصفات الذاتية من كل وجه فالمتاثلان ليس يتميز احدهما عن الثاني مثل المحل والمكان والزمان وكل ذلك ينافي الالهية اليس لما كان الصانع من حيث انها ترددت بين الوجود والعدم فلما ترجع جانب يدل على مرجعين كل واحد منهما يستقل بالترجيح فانه لو لم بالحقيقة والخاصية فان حقيقتهما "واحد بل" بلوازم زايدة على الحقيقة بالافعال اذ الحس لا يشهد عليه والافعال التي شاهدناها دلت عليه ١٣١ الوجود اضطررنا الى اثبات مرجح وليس في نفس الجواز وترجحه ما وتقول من المعلوم أن الطريق الى اثبات الصائع هو الدليل ونقول لو قدرنا الاهين فاما ان يكويا مختلف ين في الصفات

T) me(でかまい・コーエ) シ: ー コ) ウ {K\*ee ー \*....の) シ m ウ elets ーい) ウ カ of (は1) ウ ー ア) me(ですまい) ウ の of (は1) ー ア) ウ of (に exected ー エ) ウ ら mixth

١٢٠ الاطلاق من يستغني به ولا يستغني عنه فيكون كل واحـــد منعها ١١٩ الاستحالة واما ان تنفرد ارادة احدهما دون الثاني 'فيصير الثاني' الأهمية قال الله تعالى أوأملاً بَعْضُهم عَلَى بَعْضَ وكذلك لو فرضنا في واحدٌ لم يخلُ الحال من احد أكلائة امور أ اما ان تنفذ ارادتهما فيؤدي قوارد الارادة والاقتدار ُ على فعل واحد فاما ان يشتركا في نفسر بين الاستحالة واما ان لا تنفذ ارادتهما فيؤدي الى عجز وقصور في الهية كل واحد منهما وخلو المحل عن الضدين وذلك ايضاً بــيــ الايجاد وهو قضية واحدة لا يقبل الاشتراك واما ان ينفرد احدهما وكذلك لو فرضنا في فعلين متباينين حتى يذهب كل ۚ إله بما خلق فيكون استغناءكل واحد منهما عن الثاني افتقارًا اليه لان نفس الاستغناء استعلاء وفي الاستعلاء الزام قهر وغلبة على الثاني الالهين والتهائم في الاستغناء بالذات ادل على استحالة الالهين مستغني عنه فيكون مفتقرًا قاصرًا عن درجة الاستغناء المطلق فلن الى اجتماع الحركة والسكون في على واحد في حالة واحدة وذلك مغلوباً على ارادته ممنوعاً من فعله مضطرًا في امساكه وذلك ينافي بالايجاد فيكون المنفرد هو الاله والثاني يكون مغلوباً مقهورًا.. كل وجـــه خرج المستغنى عنه عن كمال الاستغنا. فإن المستغنى على وانزد هذا بياناً وشرحاً فإن التمانع في الفعل إن اوجب استحالة فنفول لو قدرنا الاهين استغنى كل واحدٍ منهما عن صاحبه من

۳۰۰۰۳) ب ن امور ثلثة ۱۱۹ – ۱۰۰۱) ف ــ – ۲۰ سزرة ۳۳ (۳۳ – ۳۰) الملي – ۴۰ ب ن والفدرة – ۱۰ ن ز واحد ۱۳۰۰ – ۲۰ د وات

.، غيره فقط واما ارادته لفمل غيره وقدرته على 'فمل غيره' فتقديرهما • الباري سبحانه وتمالى انه لما علم وجود شيء في وقت مخصوص او • جنساً واقول اذا علم احدهما تحريكه بإرادته وقدرته افيعلم الثاني ٣٠ الكمال فنحن انما عرفنا الجواز في الجايزات بقضية عقلية ضرورية وتقدير الاختلاف في الارادة متصور عقىكر فنحن نجمل المقدر تحريكه بارادة نفسه وقدرته ام يعلم تحريكه بارادة غيره وقدرته او عرض اخر بذاته تمالى نازل منزلة التحقيق في الاستحالة والعلم ليس يخرج الجايز عن قضية الجواز فسان خلاف المعلوم جايز الوجود ١٣٨٠ علماً وان علمه موجودًا بارادة غيره وقدرته فيكون النير الأهاً عالم مريدًا قادرًا ويكون الثاني متمطلا ولم يوجد له الا علم متعلق بفعل يتاتى بدالتخصيص واخص وصف القدرة ما يتأتى بها الانجاد والابداع كالمحقق وان ما يلزم من التحقيق يلزم من التقدير كتقدير قيام لون فان علم ذلك موجودًا بإرادته وقدرته فيكون العلم الثاني جهلًا لا وهما إذا تعلقا بفعل الغير خرجا عن اخص حقيقتهما فني تعطيلهما عن ارادته منغير ان تتغير ذاته او صفة من صفاته وعلمه وارادته وقدرته منا جانب الارادة والقدرة حتى لا يلزمنا الايجاب بالذات وذلك ينافي الفمل بعد جواز الفمل ابطال حقيقتهما ولهذا قلنا أن ممنى فاعلية فيشبه ان يقال لزم كونه ضرورة ولكنا لا نطلق هذا اللفظ ملاحظة ١٣٤ مستحيل الوجودً او ناقص الوجود فإن اخص وصف الارادة ما تقدير وقت اراده على مقتضى علمه واوجده بقدرته على مقتضى

م، ن نازلا

۱۳۲۰ - اسدا ب فعله - ۲۰ ب النيون - ۳۰ ف والاختراع

٢٢٢ تطرق النقص الى كل صفة من صفاته بل كان مفتقراً في جميع ذلك التخصيص بالوجود وكما اراد علم انه هو المرجح فلو قدرنا مرجعاً آخر وشاركه في الترجيح بطل الاستقلال ولم يكن علمه وارادته فان خلاف المعلوم محال الوقوع وكذلك ارادته تكون تمنيأ وتشهية من غيره حتى تخصص لا قصدًا وترجيحاً وتخصيصاً من ذاته فقد وقدرته ايضاً بان يكون هو المرجح وان لم يشادكه في الترجيح وكان متعطلا لم يكن علمه وارادته وقدرته ايضاً بان يكون هو المرجح بل يكون علمه متملقاً بترجيح غيره وإرادته كذلك واذا تعلق علمه بان يكون غيره هو المرجح كان محالًا ان يكون هو المرجح الى غيره والفقر ينافي الالهية وهذه الطريقة تعضد بيانً خريقة •• يتبع المعلوم فاذا كان المعلوم هو الحركة فمن ضرورته أن يكون.. المراد هو الحركة وتقدير الاختلاف في العلم غــير متصور فتقدير الاختلاف في الارادة ايضاً غــير متصور ومبنى ً دلالة التائع على الاستغناء وهي احسن ما ذكر في هذه المسئلة وارادة التسكين من الاخر غير متصور فإن الارادة تتبع العلم والعلم تحقيق الاختلاف او تقديره وذلك غير جايز فبطل التمسك بها سؤال على دليل التعالم في فعلين مغلقين فامه فبي الاختلاف الذي قدرتموه في ارادة التحريك من احدهما

۳) انسایا ۱۳۲۱ - ۱) ف . - ۳) ب ف . - ۳) امبتا - ۲) فی الاصل حلة

ليس في وجود كل واحد منهما استحالة واذا كانت القدرة صالحــة ..

فال الومعاب الحركة والسكون من جملة الجايزات جبّلةً اذ

• ا وبالجملة ما لا دليل عليه عقلا فتجويز وجوده تقدير عقلي والمجوز ٠٠ عدد معلوم فيستدعي الاقتصار على عدد محصور مقتضياً حاصرًا. • الالهين جميعاً كما بينا وان جوز ذلك فيجب ان يكون عالمًا بإن قدر ئان ﴿ فلا يخلو الما ان يكرون لهُ دليل خاص على وجوده او بجوز فان الكمية من حيث العدد كالكمية من حيث المساحسة اليس لو ذا مقدار وعدد اقتضى مقدرًا وان لم يقف في عدد معلوم اقتضى عقلا بان يقال كما لا دليل على وجوده لا دليل على انتفايه فمان له انه لم يدد "واذا لم يدد" علم أن لا يخلق والآله بجب علمه بأن يخلق ٢٧١ اعدادًا غيرًا متناهية محصورة في الوجود غير مترتبةً وذلك محال دليلا بأن يخلق عالمًا آخر غيرُ العالم المعـين فيؤدي الى قصور في عقلاً القدر ذهناً ليس بالاه يجلق مريداً لان يجلق قادراً على ان بجلق ' واذا لم يجلق دل على " ويريد بان يخلق حتى يكون مثلا للاول فانما' ليس بثل له ليس بالاه كان واحدًا ذا حجم وعظم مشكّل اقتضى مشكلا لذلك أ اذا كان والوجد الثاني في تقربر المثلكيُّ أن الأمر لا يخلو أمسا أن يقف في امرهما ان الفعل قد دلّ على وجود صانع للعالمُ مريد قادر فان

لفظاً او فرضاً وبين تجويزه عقلا او عقداً واعلم ان التقدير المذكور فهر تغنل عن هنره الدفيفة وافرق في المعقولات بين تقدير المحال

e) ナ に 34 ー い ら むす ー v) ナ しゅりゃ ー v) ら く 为 ・ ー v) ら سب ز هذا - ۱۰۰ ب ز فیجب ان نجلق - ۱۰۱ ب ف سـ - ۱۱۰۰۰ ب ف سـ ف كذلك - ١٠ بعدارا - ١٩ ف - ٢٠ ب ف مرتبة - ١٨ ب ـ -١٧١ - ١١ ب ف فان ما - ٩١ ب (تكافر - ٩١ ف حافر) - ١١ ب

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 7

١٧٥ التجويز العقلي تقدير قادرين على التساوي في كمال الاقتسدار ولا وعرفنا استناد وجود الموجودات الى عالم قسادر مريد لفرورة به كان المسلَّم عبدًا أوالمسلَّم اليه الآها حقًّا وإن كان كل واحد منهما الاحتياج في الجايزات فان قدرناهما على كمال الاقتدار والاستبداد بالفعل والابداع والتساوي في صفات الذات وصفات الفعــل حتى يكونكل واحد منهماهو الموجد بقدرته وارادته وعلمه وقع التبائع في الفعل وإن قدرناهما على تسليم احدهما للثاني في جميع ما اشتغل ْ مستقلا في بعض مسلماً في بعض كان كل واحــــــــــ منهما محتاجاً من وجه وغنياً من وجه قاصراً من حيث الفعل كاملا من حيث القوة فلا يكون الاهين بل محتاجين الى كامل من كل وجــــــــــ فاذاً لا يتصور في العقل تقدير موجودين على كهل الاستقلال ولا في .. مريدين ولا عالمين على التهائل في كهل الادادة والعلم بل ولا ذاتين متساويين من جميع الوجوه من غير ان يختص احداهما عن الثائية اما وموخر او بفعل خاص او اثر يـــــدل على تناير المصدر ً وتباين المظهر • ا ولهذا قلنا أن الواحد مدلول الفعل ولو قدرنا ثانياً وثالثاً لتكافوا من وفد استهزأ بهذه الطريفة من لم يدرك غورها \* وامكن تقريرها

لكونا - هاي ، - ايان موجدي - ٧٧ ب ، - ٨ ب ركال ١٧٥ - ١) ب حجر - ٢) ب الصير - ٣) ا مداول - ١، ب فوزها ١٧٤ - ١١ ب ن استفل - ٩) ا حاشية رقا - ٩) ن القدرة - ١٠ ب

فان دلالة الوجود واحدة وقد ملك الفلامذ الالرسود، طريقة اخرى في الوحدانية فاجابوا ١٩٧ ١٠ عن هذا السؤال على طريقتهم

فاما طرفتهم فامر' قد شهد العقبل الصريح بان الوجود ينقسم الى ما يكون واجباً في ذاته والى ما يكون ممكناً في ذات وكل ممكن فانما يترجح جانب الوجود' منه على جانب العدم' بمرجح فاما ان تذهب الممكنات الى غير نهاية او تقف على واجب بذاته

A(1 - 1) A(1 - 1)

- 11

في الكتاب فرض محال لفظأ ليس بطلانه عقلا

مؤال على وجد دلا له الفي فاده فيل صادفنا في الموجودات خيرًا او شرًّا او نظمًا وفسادًا ۱۳۷ ووجه دلالة المثير يخالف وجه دلالة الشر بل وجود المخير يمدل على مريد المخير ووجود الشريدل على مريد الشر ومريد الحبير في فعل مخصوص لا يكون مريدًا للشر في ذلك الفعل بعينه فاختلاف وجه دلالة الفعل لا يكون مريد الشر في ذلك الفاعلين بالتضاد وكما انكم استدلائم بانسه لو كان معه الاه أنتسدَت السَّموات وأثمرً فنحن نستدل بفسادٍ فيهما خيرًا وشرًا على الاهين إثنين و الجواب على فاعدة المنكلمين

قال العقفوية منهم وجة دلالة الفعس على الفاعل هو الجواز والامكان وترجح جانب الوجود على العدم وذلك لم يختلف خيرًا كان او شرًا فالوجود من حيث هو وجود خير كله او يقال لا خير كن او شرًا فالوجود من حيث هو وجود من كله او يقال لا خير هو خير او شر والفعل من حيث وجوده ينسب الى الفاعل لا من حيث هو خير او شر والفاعل يربد الوجود من حيث هو وجود لا من يكون حيث هو خير او شر بل الحير والشر اما ابران اطافيان بان يكون ثي، خيرًا بالاضافة الى شي، واما ابران شرعيان فيرجع الحسن والقبح والحير والشر فيه الى قول الشارع افعل لا تفعل

۹) ب ف نظاما ۱۳۷۷ - ۱۰۰۰ ۱ اسام ۲۰ ف الحسة سورة ۳۳۰ ۳۰۰ ساب فاعل - ثم جرحوا دلالة الحسير والشر بل وقوع الشر في الوجود على هم أمه فاموا الشر لامعنى له الاعلم وجود او عملم كال وجود المعلم يدخل في القضال المدرض لا بالذات بل القصد "الاول في والمدم يدخل في القباع ان يكون وجود" ثم القسمة العقلية ان يكون وجود" هو شريعي ان يكون وجود" لا يتحقق حصوله الاعلى ان يتبعه شراما وجود الشرالمية المحضود بيتعه شرقليل اكثر شراً من وجوده فالشرداخل في الوجود بالقصد الثاني ولا دلالة له على مدلول اذلا احقيقة لوجوده كما بيناه

وفر ملكن الهنزة طريق التهانع في استحالة الالهين كما سلكناه ولم يستمر لهم ذلك حيث جوزوا اختلافاً في ارادة الباري سبحنه وارادة العبد واختلافاً في الفعل فلا تمانع

وسلك المسمعي طرقا الهر وقال لوقدرنا قايمن بانفسهما لا يتميز • احدهما عن الاخريزمان او بمكان او حيز ولا يكون لاحدهما حقيقة خاصية يمتاز احدهما عن الثاني بها فهو مستحيل عقلا والمخصم بها يقول هذا هو نفس النزاع عبرت عنه تعبيراً وصيرته دليلا فان جماعة من العقلاء صاروا الى اثبات جواهر عقلية من عقول مجردة ونفوس مردة قديمات قايمات بانفسها ويمتاز بعضها عن بعض بخواص وحقايق

ه) ف القطايا - ۱۱۰ اللفصل - ۱۱) ف وجودًا - ۱۱۰۰ ب سـ
 ۱۳۱ - ۱۱ في الخامش ف سـ - ۱۲ هو أبو (لفسم بن محمد - ۱۳۰۰ اخرى علما. اولا كذلك ثم) عندمم وعنه.ف عبرت عنها - ۱۰ ب صورته

غير ممكن لكنها لو ذهبت الى غير النهاية لما وجدت اذكان يتوقف وجود كل ممكن على سبق وجود مرجعه وذلك ممال فلا بد ان يقف على واجب بذاته مم الجوز ان يكون لذاته مبادئ كية ولا كالمادة والصورة على واجب الوجود لا اجزا، كمية ولا كالمادة والصورة وإلجلس والغس فان "المبادي يجب ان تكون سابقة على ذات وإجب الوجود ويمكون واجباً بها لا بذاته وقد فرضنا الواجب بذاته وقد فرضنا الواجب بذاته ويما فيدا خليا واجب الوجود مشتركاً فيه وهو ذاتي لهما فيكون واجداً بيا النابات على ذاته متركا في كون كل عبها بالذات فيكون واجباً الاجواد مشتركاً ويمه وهو ذاتي لهما فيكون عنها بالذات فيكون واجباً الوجود سوا، اطلق اطلاقاً او خصص تخصيصاً لا يجوز ان يكون ألا واحداً فوجوده وجوبه حقيقته وحقيقته وحاته ووجود أن يكون ألا واحداً فوجوده وجوبه عيراً ان يتايز وجوب عن وجود أن وجود أن يما يقتم وحوداً وأليدة على الذات كما سياتي تفصيل ذلك في مسئلة الصفات ان زايدة على الذات كما سياتي تفصيل ذلك في مسئلة الصفات ان

۱۲ ادباد - ۳، ب. - ۱، بولا کلجس - ۱، فرمن هذه الکلمة (لکتابة من کاب ثالث - ۱، بالبات فرائنان - ۷، فراجب اواجبا من کاب ثالث - ۱، بفر فیکون - ۲۰۰۳ ف - ۳، ف - ۱، فراخا - ۲، فرا

#### التاعلا الرابعة

#### نِ اطال امتيه

وفيها الردعلى اصحاب الصور' واصحاب الجهة والكرامية في قولهم ان الرب تمالى محل للحوادث

قولهم ان الرب تعالى عمل للحوادث • فزهب اهل الحق ان الله سبحان لا يشبه شيئاً من المخلوقات ولا يشبهه شيء منها بوجه من وجوه المشابهة والماثلة كيس كينايو شيء وثهق السّبيع البَمِير فليس الباري سبحان بمجوهو ولا جسم ولا عرض ولا في مكان ولا في زمان ولا قابل الاعراض ولا محل

.. ومارت الناية من البيم الى نوعي تشبيه احدها تشبيسه الخالق بالخلق فقالت المنيرية والبنانية والهاشمية ومن تابعهم انه الاله ذو م صورة مثل صور الانسان ونسج على منوالهم جماعية من مشبهة الصفاتية متمسكين بقوله صلى الله عليه وسلم خَلَق الله آدَمَ عَلَى

۱۳۲۷ - ۱، ب ف الصورة - ۲، سورة ۲، ۹ - ۳، ف ـ - ۲، ب زوجه - ۱، ب المترلة - ۱۱، الاصل البيالية . حاشة البالية ف البيائية راجع الملل من ۱۱۰ - ۲، ف المشاسية - ۲، ب ف ـ

1 2.7 1

ولم تمنع العقول ثبوتها ومن اراد ان يسلك هذه الطريقة فلا بــــد ان ٣٣٧ يزيد فيها شروطاً حتى يتحقق الاستحالة وتتضح للعقل والله اعلم

٠٠ متناهياً بجد ونهاية خنصاً بجهة متغير اً بصفة حادثة في ذاته لكان عدناً ٥٠ موصوفة فقد تغيرت عماً كانت عليه والتغير دليسل الحدوث فاذا لم • على الذكال الأول بعلم صاحبه ابي عبد الله الكرام عمد بن الهيصم منهم في كل مسئلة من مسائل التشبيه حق دد الخلاف فيها الى ما يسوغ ان يذكر ولا يسفه غير مسئلة الحوادث فانه تركها اذالعقل بصريجه يقضيُّ ان الاقدار في تجويز العقل متساوية فما من ١٣٥ حادث ليس بقديم ولا عدث وأحالوا فناء ما حدث أمن الصفات ً في ذاته ولم يطلقوا لفظ النقدم والتأخر على الحروف والكلمات واجتهد عددناهم حجة خاصة ونقض على الانفراد فنبتدي بالاعم قدر وشكل يقدره المقل الا ويجوز ان يكون خصوصاً بقدر آخر واختصاصه بقدر معين وتميزه يجهة ومسافة يستدعي مخصصأ ومن فالتغير يستدعي مغيرًا \* خارجاً من ذات المفير والمقــدر يستدعي الحدوث فلوكان الباري سبحائه متقدرا بقدر متصورا بصورة المعلوم الذي لا مراء فيه ان ذاتاً لم تكن موصوفة بصفة ثم صارت يستدل على حسدوث الكاينات الا بالتغير الطارى عليها وبالجملة نا دبيل كامل يعم أبطال مذاهب المشبهة جملة وعلى كل فرقة ممن وتفول التقدرك بالاشكال والصور والتغير بالحوادث والغير دليل

۳...۳) ن ، - ساللمايل - ما ب ن ، نها - ها ب بعد - ۱۱ ب نقصر ن نفرض - ۲ ب ن التعدير - ۱۸ ن ، - ۱۹ ب ، - ۱۹ ب يقض ۱۳۰۰ - ۱۳۰۱ ب ز متاهي ، - ۳ ن عها - ۳ ب ن فاتا م نستدل -

۱۳۳ صُورَةِ ٱلرَّحْمَن وفي رواية على صورته والنوع الثاني تشبيه المخلوق بالحالة

فظات هورو. من افالية وجماعة اخرى ان شخصاً من الاشخاص الهُ او فيه جز. من الاله والاله سبحانه وتعالى عن قولهم متشخص به نسجاً على منوال' النصاري والحلولية "في كل امةً ومن الكرامية • من صار الى انه جوهر وجسم واطيموا على أن مجرة فوق وانه محل الحوادث قالوا اذا خلق الله سبحنه جوهراً احدث في ذاته ارادة حدوثه وربما احترزوا عن لفظ الحدث مسموعاً حدث له تسمع وإذا كان مبصراً حدث له تبصر والحدث وين وإذا كان احترزوا عن اطلاق لفظ الحلول والمحل وإن اطلقوا الاتصاف بالحادث ولذلك فرقوا بين الشيئة والارادة فقالوا مشيئة فيه وارادة المحدث والخلق والمخلوق فالخلق حادث في ذات والمخلوق مباين وكذلك و وكذلك كلامه تمالى صفات تحدث له وهي عبارات منتظبة من حرف أواصوات عند بعضهم وعند بعضهم من حروف مجودة فهو

۱۳۳۰ – ۱، ب نوال – ۱۰۰۶ ب والكرامية ن ( امة – ۳، ب كذا وتسعيم حادثة – ١، ب لفظية الإحداث – ١، ف حدث – ١، ب – – ٢) ب الارادة محدوثة – ١، ف كل – ١، ب للدوث – ١، ب في المحل – ١١، ف بالاتصاف – ١١، ن ف مشية – ١١، ب في راوادنه العقل نفسه عبارة عن علوم ضرورية همي معرفة الجواز في الجايزات والاستحالة في المستحيلات والوجوب في الواجبات وتقدير القدرة عليها انما يجتاج اليه في ترجيج احد الجايزين على الشاني لا في تصور ١٣٧٧  وهذه نُشَرُ فر اغفرها كثير من امعاب الكلام واما الصفات وانحصارها في ثمان فقد اختلف الجواب عنه بوجوه منها انهم منعوا اطلاق لفظ العدد عليها فضلا عن الثانية

وفالو، قد دل الفعل بوقوعه على ان الفياعل قادر وباختصاصه ببعض الجايزات على انه مريد وباحكامه على انه عالم وعلم بالضرورة ولا القضايا مختلفة وورد في الشرع اطلاق العلم والقدرة والارادة ولا مدلول سوا ما دل الفعل عليه او ورد في الشرع اطلاقه ولهذا اقتصرنا على ذلك فلو سئل هل يجوز ان يكون له صفة اخرى اختلف الجواب التجويز المقلي بل بدليل الفعل والفعل ما دل الأعلى تلك الصفات بطريق الاعتقاد إذا لم يد به تبدوقف في ذلك ولا يضرنا الاعتقاد إذا لم يد به فيتوقف في ذلك ولا يضرنا ويوا في الثاهد بين الصفات الذاتية التي تلتم منها حقيقة الشي. ١٨٠ وبين المقادير ألبرضية التي لا مدخل لها في تحقيق حقيقة الشي. فان فينا المقات الذاتية الي الفاعل بل هي له من غير الصفات الذاتية الي الفاعل بل هي له من غير

ال مرورية في بعض السخ ۱۳۷۷ -- ۱۱ ب جواب الاصعاب -- ۲۰ ف ــ -- ۲۰۰۰۳) ب ـ ۱۳۸۸ -- ۲۰۰۰ ب ــ -- ۲۰۰۲ ب ــ -- ۲۰۰۲

فاده فبل بم " تنكرون على من يقول ان القدر الذي اختص به نهاية وحد " واجب له " لذاته فلا يجتاج الى خصص والمقادير التي هي في الخلق انما احتاجت الى مقسدر لانها جايزة وذلك لان الجواز في الجايزات انما يعرف بتقدير القدرة فلها كانت المقادير الخلقية مقدورة عرف جوازها واحتاج الجواز الى مرجح فاذا لم يكن فوق الباري، سبحانه قادر يقدر عليه لم تكن اضافة الجواز واثبات الاحتياج له السنا اتفقنا على ان الصفات ثمان افعي واجبة له على هذا العدد ام ١٣٠١ جايز ان توجد صفة اخرى

فامه فلنم يجب الانحصار في هذا العدد كذلك نقول الاختصاص بالحد المذكور واجب له اذلا فرق بين مقدار في الصفات عددًا وبين .. مقدار في الذات حدًا

فامه فلنم جايز ان توجد صفة اخرى فما الموجب للانحصار في هذا الحد والعدد فيحتاج الى مخصص حاصرً الم الم الم الم المناه الم

والجواب فلنا المقاديرًا من حيث انها مقادير طولًا وعرضاً وعمقاً لا تختلف شاهداً وغايباً في تطرق الجواز العقلي اليها واستدعا. والخصص فانا لو قسدنا مثل ذلك المقدار بعينه في الشاهد تطرق الجواز العقلي اليه واختصاصه به دون مقدار اخر يستدعي المخصص وتطرق الجواز الى الجايزات لا يتوقف على تقدير القدرة عليها بل معرفة ذلك بينة للعقل ضرورية تحق صار كثيرًا من العقلا. الى ان

ابثم - ا) اوجد - ۷) ف وله بیان - ۸) ب زعلیها
 ۱۳۲۱ - ا) ف المرجبة - ۱) ب خالص - ۱۰ ب س - ۱۰ ف س م فروریة
 اف یتفق - ۱۱ ب یثبت فی التصحیح ف س - ۷ ۰ ۰ ۷ ا حاشیت سقط ضروریة

ما ذكرنا من ان لا حد ولا نهايــة ولا انقسام للذات ولا تنـــاهمي °للصفات كل ذلك سلوب وصفات نفي وبالنفي لا يتــميز الشيء عن الشيء بل لا بد من صفة اثبات يقع بها الـــميز والا فترتفع الحقيقة مُ إذا اثبت ان له اخص الوصف فهل مجوز أن ندر كه
 قال امام الحرمين لا مجوز أن ندر كه أصلا وقال بعضهم مجوز أن محال يدرك وقال بعضهم مجوز أن محال يدرك وقال بعضهم مجوز أن يدرك أصلا وقال بعضهم مجوز أن يدرك عند الروية مجاسة سادسة ونفس المسئلة من مجارات المسئلة من مجارات المسئلة من مجارات المعول أمد فبل إذا قدر موجودان قايمان بانفسها مجيث لا يكون أن احدها مجيث يكون الفاي كالعرض في الجوهر فن الفرورة أما أن يكونا متجاوري هذا أن يكون المعول ميان أيكون كل واحد منها مجهة من الثاني وربما عبروا عن هذا المعن بأن قالوا الباري سبحانه لا يخلو أما أن يكون داخل العالم ألا أن يكون داخل العالم أن العالم وكا أن الدخول بالذات أيقتضى مجاورة ووممالة المجاوري بهذا أن يكون داخل العالم أن المالم أن ألائات أيقتض مجاورة ووممالة المبيل الالزام

فظامر التفقنا على ان له سبحان. داتاً وصفات ومن الملوم ان الصفات لا تكون كل واحدة بحيث الثانية ولا منحازة" عنها بجهة سبب والمقادير المختلفة تثبت للشي، مضافة الى الفاعل فان عجملها له

بسبب ومنها انهم قالوا لو قدرنا صفة زايدة على الصفات الثانية لم

يخل الحال فيها اما ان تكون صفة ممدح وكال او تكون صفة ذم
ونقصان فان كانت صفة كال فعدمها في الحمال نقص وقد اتصف و
الباري سبحانه بصفات الكهال من كل وجه وان كانت صفة نقصان و
بصفة زايدة على الصفات الذاتية ويترتب على ما ذكرناه ان يتصف
بجوز للباري سبحانه اخص وصف لا ندركه وفرق بين هذا السؤال السؤال الاول فان السائل الاول سأل هل يجوز ان تزيد صفة على الصفات الثانية والسائل المائي سأل هل مر يجوز ان تزيد صفة على واسؤال الدائية والسائل الثاني سأل هل له اخص وصف به يتميز ١٠٠٠ المائية والسائل الثاني سأل هل أله اخص

ر واخمنف مواب الامعاب عدا فعاً فقال بمعنهم ليس له اخص وصف ولا يجوز ان يكون لانه بذاته وصفاته يتميز عن ذوات الخلوقات وصفاتها من حيث ان ذاته لاحد لها زماناً ومكاناً ولا يقبل الانقسام فعلا ووهماً بخلاف ذوات المخلوقات وصفاتها فانعما غير متناهية في منااهية في التعلق بالمتطق المحافية المنابدة في التميز عاذكرنا فلا اخص سواما عرفنا وقال بغمهم له اخص وصف الالهية لا ندركه وذلك ان كل

شيئين لهما حقيقتان معقولتان فانهما يتمايزان باخص وصفيهمأ وجميع

<sup>7)</sup>  $y_1 = y_2 + y_3 + y_4 = y_4 + y_5 + y_6 = y_6 + y_6 + y_6 = y_6 + y_6 + y_6 = y_6 = y_6 + y_6 = y$ 

انكم جعلتم نفس النزاع دليلا متمسكين باشتراك في العبارة دون المهن ونقول قدرناه مستغنياً عن المحل والحيز ومحتاجاً الى الحيز فيجب المهني ونقول قدرناه مستغنياً عن المحروا لحيز ومحتاجاً الى الحيز فيجب والتباين من لوازم التحيز في المتحيزات فالمستغني عن التحيز كيف ان يكون اما متجاوراً واما متبايناً هذا كن يقول القايمان بانفسهما اما والافتراق من لوازم التحيز والتحدد ولاحيز له سبحنه ولاحد ولا الحجاع ولا افتراق بل اذا فتش على المجاورة والمباينة لم يتحقق منه الانفس الاجتاع والافتراق وما جاور او بابن فقمد تناهي ذاتاً المناهي اذا اختص بقدار استدعى خصصاً

وكذلك الجواب عن الدغول والحروج فاما تقول ليس بداخس في ١٤٤٣ السالم ولا خارج لان المدخول والمخروج من لوازم المتحسيزات والمحدودات ولمسالم لا يطلقسان على الاعراض وهما كالاجتهاع والاغتراق والحركة والسكون وساير الاعراض التي لا تختص والاخرام التي لا حيوة لها ولو قيل هو الله سبحانه داخل في العسالم عبى العلم والقدرة وخارج عن العالم بحن التقدس والتنزيه كان معناً وهم ممنكم أينتها كنيم وأيمن أقمر أقرب إليه من خبل ألوريد! وقوله سبحنه إني قريب الجيئية وعودة ألدابي إذا دَعاني الاية

۳) ب ز لو – ۲) قد سقطت کلیة مثل «قدرنا» – ۱۰ ب ز والمحل ۱۲۳ – ۱) ف سـ ۳) سورة ۱۸۰ – ۳) سورة ۱۲۰ – ۳) سورة (۲۰۰۰ – ۲۰۰۳) سورة ۱۳۰۰ – ۱۳۰۰ ب ۱۳۰۰ فقد کُتب قَبِانِ والدَّاعِ و دَعَانِ – ۲۰۰۳) ف سـ –

فان القايم بالنير لا يقبل التحيز" راساً بل هي كلها قايمة بذات اي المجيث ذاته فقد تحقق التميز بين الذات والصفات وذلك راجع الى ان الذات لها حيث حتى السفات جيث هو والصفات لاحيث ان الذات لها حيث هي وما قيل التحيث هو والصفات لاحيث فلو قدر قايم بذات اخر فن ضرورته ان لا يكون بجيث هو حتى الذي ليس بحيث هو فيثبت له جهة ما ينجاذ بها عنه وقد ورد السمع الذي ليس بحيث هو فيثبت له جهة ما ينجاذ بها عنه وقد ورد السمع فاثبتنا الجهة هي جهة فوق قال الله تمالي و ثهو أزاً هر فوق عباده فيه معني وهو كون الفوق اشرف الجهات واليق بكل الصعدية. ولمذا تعلقت القلوب بالسماء ورفعت الايدي ودلت عليها اشارة الحرساء واليها كان ممواج سيد الانبيا.

والجواب فلنا همذه الشبهات كلها نشأت من اشتراك في لفظرًّ القايم بالنفس فان عندنا يطلق هذا اللفظ في حق الباري سبحانه بمعنى الله مستخن عن المحل فلطل والحيز جميماً ويطلق على المجوهر بمعني السه مستخن عن المحل فقط والمستغني على الاطلاق في مقابلة المحتاج لمحلى الاطلاق والمحتاج الى أعلى الاطلاق والمحتاج الى أطلاق والمحتاج الى أوالمحتاج الى أدامية المحتاج الى أوالمحتاج الى أدامية المحتاج الى أوالمحتاج الى أدامية المحتاج المحتاج المحتاج الى أدامية المحتاج المحتاج

(1) 1 14.2.

بل الايات الدالة على القرب اكثر من الايات الدالة على بعد الفوق

• ١ الجذوبي بل يكون بعض ْمنه فوقاً وبعض ْ منه تحياً وذلك حمال واما ١٠ عليه حقيقة واما تقديرًا بجوز أن يوجد عليه تصورًا قيل أن الباري • يكن للجهات معني فلا يكون فوق وتحت ويممين ويسارأ وقدام القطبُ الشمالي وتحت بالنسبة الى من هو عليها على موازاة القطبُ تعلق القلوب' بالسما. ورفع الايدي اليها والمعراج اليها فقابل بتعلق ٢٤٢ الدعاء والارض مسجد الصلوة والكعبة وجهة الوجه وموضع السجود خلف فيلزم عليه ٌ فوقاً بالنسبة الى من هو على الارض مملى موازاة - 031 - こうじゅう - かううによっ - かられい - かうじゃー いう・ - いう・ - いう・ - いう・ - いう・ - いっちゃー والوجوه العقلية والحاصل في هذا السؤال ان الالفاظ التي اوردها كلها النهايات في الاجسام حتى لو قسدر مقدر جسماً غير متناو بالفعل لم الجهات على سبيل المحيط والمحاط والفوق والسفل فيها على سبيل عن ذاته طرف من جيات الفوق وعندهم هو فوق العالم باسره فهو الرؤوس بالارض ووضع الايدي عليها والنزول اليها بل العرش قبلة قبلة العين واقرب ما يكون العبد من الرب اذا كان في السجود مشتركة ' ولفظ القايم ' بالذات والقايم' بالغير ولفظ الدخول والحروج ١٤٥ ولفظ الحيث والجهسة وبالجملة فليعلم ان جهات الاجسام من احكام وخلف ولذلك تتحقق اليها الإشارة ولذواتهما اختصاص وانفراد سبحانه بجهة من العالم فيكون لا محالة عيطاً بكل المالم والا فيخلو المركز والمحيط فان قدر العالم كري الشكل اماً تقسديرًا اوجد من جهة اخرى واذا كانت الاجسام گرية اي مدورة فيكون تجدد ١١١ - ١٠٠١ م. - ١٠ بالماد - ١٠ ب جين وجه - ١٠ ب سجوده

 ۱۲ متناهية و کلا التخييلين باطل فهو الاول والاخر اذ ليس وجوده يقتضي ان يكون الموصوف بحيز وجهةً ثم الحكم للوصف بأنه معني بالذات وليست كل صفة بجيث الثانية بل مجيث الذات وصف الباري سبحانه وتمالى بها والوصف من حيث هو وصف لا يقال هذا في المرض من حيث هو موجود له حكم ومن حيث هو وانحيازًا عن العالم ببينونة متناهية او غير متناهية كما ان من تخيل موجود او حال فهو بمعني آخر والا فجرد الوصف والصفة من حيث ه عرض له حكم وليس يعنى باطلاق لفظ الحميث الا الاعتبار العقلي وكما وردُ وَهُمُ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَاءُ إِلَهُ \* وورد مقرونًا بِهِ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَّهُ وبالجملة من تصور وجوده وجودًا مكانيًّا طلب له جهــةً 'ما وجوده زمانيًّا طلب له مدة وتقدماً على العالم بازمنة متناهية او غير من الكرامية والصفاتية ان لله سبحانه ذاتاً وصفات والصفات قايمة بالقيام ما عنيتم ولا اطلق انها بجيث هوكما اطلقتم بسل يعنى بالقيام هو وصف لا يقتضي ذلك ثم اطلاق لفظ الحيث ايضاً قد اتسع حتى سبحانه زمانياً 'والظاهر والباطن اذليس وجوده مكانياً قبل من اثبت الصفات الازلية قاعة بذات الباري تمائي ليس يعنى واما النك الناني المودوه على سبيسل الالزام وهو الاتفاق

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 8

- 111 -

وهي واجبة البقا ويستحيل عدمها بعد وجودها في ذاتها المناقضة في الالزام وللمشكلمين علبه طرفائه في الكلام احدهما البرهان والشاني

 م عمراه صفات فقد تغير عما كان عليه فليس للخصم اعتراض على ٠٠ والمخلوق فان المخلوق لا يقوم بذات المخالق والمخلق قايم بذاته تمالى وتمالى لاتصف بها بعد ان لم يتصف ولو اتصف لتغير والتغير دليل وضع لنفسه اصطلاحاً في احكام المعاني القايمة بالغير وميز بين حكم العلم والقدرة وهي العالمية والقادرية والمريدية وبين "حكم الحركة" عندكم فيجب ان يكون وصفاً له وكذلك يقال اراد فهو مريد بارادة وقال فهو قايل بقول واذا تحقق كونــــه وصفاً له بعد ان لم يكن الاعراض بمحالها كونها اوصافأ لهاكالعلم اذا قام بجوهر وصف الجوهو هذه الطريقة الامنع الاتصاف او منع التغير وقد اثبتناها ولكنه والسكون القايين بالجوهر وهو المتحركية والساكنية فانكار يكون البادي تمالى خالقاً صانعاً على مذهب من لم يفوق بين الخلق موصوفاً به فقد تحقق التغير والتغير خروج شيء الىغير ماكان عليه بانه عالم وكذلك ساير المعاني والاعراض فليس ذلك كالوصف' ٤١، ولا يشترط فيه بطلان صفة وتجدد صفة فانه اذا كان خالياً من صفات الحدوث اذ لا مد من منير وتحقيق المقدمة الاولى ان معنى قيسام اما المرهماد، فنقول لو قامت الحوادث بذات البادي سبحان ه

۳) ن .. – ع) ف وهو العالمية – ه) ب حكم القول والارادة وهو الناطية والمريدية – ٢.٠١) ب .. – ۲) ب ز للجركة حكم الحركة ۱۶۸ - ۱۰ ب بخال منت من تكون ولذات خالمًا - ۳ ب ن ولذان -

١٤٧ صورتان هما حرفان وعلى طريقة محمدًا' بن الهيصم الاحداث ارادة في ذاته من ارادة لتخصيص الفعل بالوجود ومن اقوال مرتبة من الكرامية الى جواز ذلك ومن مذهبهم أنما كيدث من المحدثات فأنما يجدث باحداث الباري سبحانه والإحداث عبارة عن صفات تحدث حروف مثــل قوله كن واما ساير الاقوال′ كالاخبار عن الامور والوعد والوعيبه والاحكام والاوامر والنواهي فالتسممات الماضية والاتيسة والكتب المنزلة على الرسل عليهم السلم والقصص للمسموعات والتبصرات للمبصرات في ذات بقدرته الازلية وليست هي من الاحداث في شي. [''وعلى طريقة''] انما الاحداث في الخلق على مذهب اكثرهم قول وارادة والقول هما وايثار وذلك' مشروط بالقول شرعاً وجوز ً بعضهم تعلق احداث واحد بمعدثين اذا كانا من جنس واحد واكثرهم على ان لكل محدث احداث أفيحدث في ذاته لكل محدث خمس صفات ارادة وكاف ونون •، وتسمع وتبصر وقد اثبتوا مشية قديمة تتعلق بالحادث والمحدث والاحداث والخلق ثم قالوا هذه الحوادث لا تصير صفات لله تعالى وانما هو خالق بخالقيته لا يخلق مريد باراديته ً لا بارادة قايل بقائليَّته ومعا اوم الثيه قيام الحوادث بذاته سبعانه وقسد ذهبت

 <sup>(-)</sup> ب ف ذهبت - (۱) ب ما - (۱٬۰۰۰ راجع الیکتاب النحل ص (۱۸ س ۱۲ مر) النحمل (۱۳ س ۱۲ مر) النحمل (۱۳ س ۱۲ مر) ب ف س - (۱٬۰۰۰ النحمل (۱۳ س) النحمل (۱۳ س) النحمل (۱۳ س) النحمل (۱۳ س) النحمل (۱۳ س)

ب ف والنجل بريدية – ۱۶۷ - ۱۰۱۱ ب اثبات قول اله - ۱۰ ب حصر - ۱۰ ب احداثا -

والفرق ينهما من مبث الله. أن احدهما لازم والشباني متعد لا ينتهض فرقاً من حيث المقل فأنا أذا قلنا قام وقعد وجاء وذهب كان الحكم لازماً والقيام والقعود والمجي والذهاب فعله ومفعوله كما هو فعله والعقل لا يفرق بين فعل الانسان شيئاً في نفسه وبين فعله في منده على مذهب من قال به ومن قال أن الفعل لا يباين عل<sup>ا</sup> القدرة فلم يفرق فيه بين الفعل والمفعول ولا متعسك للخصم في هذه المسئلة الالمر لهوي ولفظ أصطلاحي

هذا التميز غير مقبول عقلا فإن اتصاف المحال بالاوصاف المحادثة واتصاف الذات بالاوصاف من حيث انها صفات وموصوفات ليس ويم تختلف ولا تأثير للقدم والحدوث فيها اصلا 'فانمه ان كان الوصف راجماً الى القول واللسان فلا يختلف الحال بين وصف ووصف وان كان الوصف راجماً الى حقيقة وي الموصوف يعبر عنها لسان الواصف و فلا يختلف الحال بين حقيقة وحقيقة والمعنى اذا قام بذات او محل مار وصفاً وصفة لها ورجع حكمه اليه بالضرورة

علمث من حيث انه كان في نفسه وباعتبار ذاته جايز الوجود والعلم فلما ترجح جانب الوجود على العلم احتاج الى مرجح بالضرورة ثم ١٠٠ ذلك المرجح ان كان حادثاً احتاج الى مرجح ثم يتسلسل القول فيه الى ما لا نهاية له وجهة الاحتياج لا يختلف المال فيها بين حادث في ذاته سبطانه وتعالى وبين محدث مباين ذات فانه انما احتاج يجهة تردده بين طرفي جواز الوجود والعلم لا يجهة التباين وغير وتهول ان تصور وجود حادث لا باحداث فاما ان يقال يحدث وتهول ان تصور وجود حادث لا باحداث فاما ان يقال يحدث

۱۰۰ ذلك الحادث بنفسه او بقدرته او بمشيئة قديمة فلد فب 'يحدث بنفسه' فقد باهتوا المهل الصريح بعبرورة

۸) ن ...

۱۹ - ۱... ا) ب . - ۲) ب (اولا) الومن (غ) الوامن - ۳) ف ...

۱۹ - ۱... اب المكم - ۲) ب زاخر - ۷) ف زنی - ۱۸ ب ف نردد - ۲ - ۱۰۰ ب بامت - ۲ ۰۰۰ ب بامت - ۲ ۰۰۰ - ۲۰۰۰ ب بامت - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ ب بامت - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰ - ۲۰۰۰ - ۲۰۰۰ -

الى المحلوعندكم قول الله سبحانه قايم به منغير ان تتصف به الذات ولم تتحقق له نسبة الى الذات الا مجرد الاضافة " وقد انقطع حكمه ولم تتحقق له نسبة الى الذات الا مجرد الاضافة " وقد انقطع حكمه ومه العدر العانية فانه اغا يوجد بعد ان مجدث لا حال ان يحدث ومه العزامات ان قول له كن لا يخلو اما ان يسبق احد ۱۹۰ والم فين على الناني احدهما وتلاه الناني فاما ان يبقى الاول اولم يبق فان بقي مقو لا مسموعاً لم يكن كن بل الاول ما لم يتقدم لا النون واماني حتى يكون مترتباً متعاقباً والا فالكاف المسموع مع النون وعليه العلم وان كانا يتلازمان في الوجود فقد اوجذ أحدها مع الناني فليس الكاف بالتقديم اولى من النون وكذاك من وزتبه وتناقبه "كلاماً مسموعاً

ومه الالزامات اثبات اكوان حادثة مع الكون القديم • واثبات علوم حادثة مع العلم القديم كاثبات ادادة حادثة مع المشية القديمة وقد ذكر المشكلمون ذلك في كتبهم أماشير الكرامير أن قالوا سعم البادي سبحان مالم يسمع قبله ورأى مالم يرقبله فيجب ان يجدث له تسمع وتبصر عمار

م) ن . - • ) ب ن اظافة - ٢ ) ب به وان عدث لاجل ان الله ما ب ن وجد اله م الله و الله الله ما ب ن وجد الله و الله و

يكون شيئاً وواجب الوجود لذاته مزره عن طبيعة الامكان والعدم اللذان هما منبع الشر

واما طرق الدوزام عليهم فنها ان قالوا قول الله سبحانه وتعالى وارادته من جنس قولنا وارادتنا ثم لقوله وارادته مفعولات مشه العالم عافيه على الموادية مفعولات مشه مثل غافيه من السموات والارض فيلزم ان يحصل بارادتنا وقولنا مشل خلك فاك قان قوله كن كاف ونون من جنس اقوالنا من غير فرق فام في انما جصل قوله بمباشرة قدرته وارادته ومشيته القليمة وقولنا لم يحصل بعها وقوله في ذاته قول له لا لغيره وقد قصذ "به

فير لد ان كان هذا فرقاً فلم يكن قوله اذاً من جنس اقوالنا بل.
 الحق ان القول اذا حدث بعد ان لم يكن فهو كقولنا الحادث بمـد ان لم يكن ولم يكن للانفصال عن القدرة الله بعد المددة بيد الحدوث به واغا اثرت القدرة في حمول ذاته فقط لا في على اخر يحدث به وعن هذا لو احدث قوله لا ينبغي ان يوجد كقولنا او قولنا يوجد كقوله إنا قصد به الاحداث وبطل ما اعتذروا به وحصل ان قوله لا ينبغي ان يوجد كقولنا او قولنا يوجد كقوله اذ لا في ين قول وقول في الحدث والحروف والاصوات والاحتياج الى المحل بل قولنا او كد فانه اذا قام بمحل اتصف المحل به وتحققت له النسبة

١٥١ - ١) ب ن غير - ١) ن " - ١) ب هذه الموادن -

۱۵۷ — ۱، ب تقطع — ۲، ب ف الحروف — ۳، ف س س ع، ب اصطكاك — ۱، س، ب زاجوامحق اصطكاك — ۱، ب زاجوامحق يتحقق اصطكاك الجرام كانجس بالنسبة الى صوت يحقق اصطكاك كانجس بالنسبة الى صوت والحركة كالجنس بالنسبة الى اصطكاك فلا بد من حركة حق يتحقق الاصطكاك او تمكيف

ا ب ز کنم تقولون ان ۱ ۲۰ ب ف ز لکم ۱ ۷ ب التحدث ۱ ۸ ب

المدركات - مى ب ز خاته - من ب ز او الاثبات

٥٥١ تكن بل النفي انا يرجع الى المدركات فنقول لم تكن المسموعات سميعاً بصيراً بل هو بصير سميع ابداً وازكا كما هو عليم قدير ابداً وازكا وانما التجدد كرجع الى المدرك كما يرجع التجــدد الى المعلوم .. فكان التعلق مشروطاً بالوجود لا بالمتعلق ورب تعلق شرط فيسه ه، والمرئيات موجودة فيسمع ويرى فوجدت فتعلق بها السمع والبصر تناقض قولكم انه سمع مالم يسمع ورأى مالم ير واراد مالم يرد الوجود والحيوة والعقل والبلوغ ثم عدم الشرط' لم يقتض عدم المتعلق على تجدد وصف ُ له وان لم يقولوا ُ انه صار سمعيًّا بصيرًا مريدًا فقد والمقدور فهو كقولكم لم يكن مستويأ على العرش فصار مستويآ ولم يكن بجهة فوق فصار بجهة فوق وبالاتفاق لم تحسدث له صفةً أ ذاته فكيف يصح على مذهبكم انه صار سميعاً بصيراً وإن التزمة الاتصاف فقد سلمتم لنا المسئلة فان الاتصاف بصفة لم يكن قبار سامعاً' لها ولا رائياً للمدركات فصار رائياً لها' ولم يكن قايلًا سبق وجوده فصار مريدًا في الوقت الذي اوجـــــــــم أفيدل كل ذلك لم يكن كذا فصار كذا فلا النفي على اصلنا مسلم ولا الاثبات على اصلكم مذهب لكم فاما النفي على اصلنا فغير مسلم أنه لم يكن للاوامر والنواهي فصار قايلًا ولم يرد وجود العسالم في الوقت الذي 301 - こう - - 4) ウゥー ールーカーカラ しゅなー اما الاكبات فعلى اصلكم لم يوصف الباري سبحانه بالحوادث في م الجمراب الهفيمي قلنا قد جمعتم بين كلمتي نفي واثبات في قولكم

#### القاعلا الخامسة

## ني ابطال مزهب انتطبل ويياد وموم" انتطبل

وقد قيل ان التعطيل ينصرف الى وجوه 'شتى" فنها تعطيل الصنع عن الصانع ومنها تعطيل الصانع عن الصنع ومنها تعطيل المانع عن الصنع ومنها تعطيل الباري سبحنه عن الصفات "الازلية الذاتية "القاية بذاته" ومنها خطيل الباري سبحانه عن الصفات والاسها از لا ومنها تعطيل ظواهر" الكتاب والسنة عن الماني التي دلت" عليها معالمة لاحد ولا اعرف عليه صاحب مقالة الا ما نقب عن شرذمة مقالة لاحد ولا اعرف عليه صاحب مقالة الازل اجزا، مبغوثة تتحرك من غير استقامة واصطكت اتفاقاً فحصل عنها العالم بشكله الذي

وحكاية فيلزم على ذلك ان يكون الباري جسماً متحركاً ذا اصطكاك في اجزا. جسمية ويتعالى "الرب سبحانه" عن ذلك علواً كبيراً وفعد تخطى مفن الكرامبة المجاند الجمعية فقال اعني بها القيام وفعد تخطى مفن الكرامبة الحالما الجمعية فقال اعني بها القيام كونه محلاً للحوادث قايلا بالاصوات مستوياً على العرش استقراراً كونه محلاً للحوادث قايلا بالاصوات مستوياً على العرش استقراراً تويدات ابن هيمم فليس يريد بالجسمية القايم بالنفس ولا بالجهة توية علاء ولا بالاستوا، استيلاء وانما هو اصلاح مذهب لا يقبل الاصلاح وابرام معتقد لا يقبل الابرام والاحكام وكيف استوى . الاصلاح وابرام معتقد لا يقبل الابرام والاحكام وكيف استوى .

الظل والعود اعوج وكيف استوى المذهب وصاحب المقالة اهوج

x) 그 그리는 나는 나는 사람이 나는 나는 사람이 나

 القدمات دون ما شهدت به الفطرة الانسائية من احتياج في ذاته وهو الاستدلال بامكان المكنات على مرجح لاحد طرفي الامكان ويدعى كل واحدً في جهة الاستدلال ضرورة وبديهة الاستدلال بالحوادث على محدث صانع وسلك الاوايل طريقاً اخر الى مدير هو منتهى الحاجات فيرغب اليه ولا يرغب عنه ويستغني وانا افول ما شهد به الحدوث او دل عليه الامكان بعد تقديم

١٠٠ الخلق مبيحانه في هذا التنزيل على هذا المنهاج امن مجيب المضطر إذا ٥٠ ونفي الاحتياج والرسل مبموثون لتذكير وضع الفطرة وتطهيرها عن به ولا يستغنى عنه ويتوجه اليه ولا يعرض عنمه ويفزع اليه في ١١٠ وقوله " فَقُولًا لَهُ قَوْلًا إِنَّا أَمَّلَهُ لِيَتَ لَا كُوْ لَا يَخْشَى ومن رحل ال الشدايد والمعمات فان احتياج نفسه اوضح له من احتياج الممكن الخارج الى الواجب٬ والحادث الى المحدث وعن هذا كانت تمريفاته تسويل الشيطان فانهم الباقون 'على اصل الفطرة وماكان له 'عليهم من سلطان وقال ' كَــذَكِّرَ إِنْ نَفَعَتِ ٱلذِّكْرَى سَيَدً كُرُ مَن يَخْشَى دعاه امن " ينجيكم من ظلمات البر أ امن يرزقكم من الساء والارض امن يبدأ الخلق ثم يعيده وعن هذا قال الذي صلى الله عليه وسلم خلق ضرورة الاحتياج وذلك الاحتيال من الشياطين هو تسويله الاستغناء الله تمالي الحلق على مدوفته فاحتالهم الشيطان عنها فتلك الموفة هي

تعربنان المن - • ) ب أم - 1) ف زوالبجر - ٢) ب المبادف الانسان -م) ب شويلان - مى ف الشيايلين - ورى ف ياتون - ورى فعم -۱۱) ب ف سورة ۲۸, ۱۸ اسالذكرى - ۱۲، ۲۰ (۱۲ ・ハーこ) 1月22 ーとう 1万十 ーとうつはりー かか

هم غفلوا عن هذه الفطرة في حال السرّاءً" فبلا شك انهم يلوذون اليه في حال الضراءً" دَعَوْ الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ وَإِذَا مَسَّكُم مُنَا الْضَرْمُ، ٢٥١ في أليَّمِو ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ وَلَمَانًا لَمْ يرد التَّكَلِيفُ بِعُوفَ تَهُ وبديهة فكرتها على صانع حكيم 'عالم قديد ' أني الله شك أعاطر السموات والارض ' وَلَيْن ' سَأَلَهُم مَن خَلَقَكُم لَيْقُولْنَ أَللَهُ وَلَيْن سَأَلَتُهُم مَن خَلَق السَّمَواتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولْنَ خَلَتُهِنَ الْمَرِيزُ الْمَلِيمُ وَان على أد بادهم نفور اقاتل الناس حتى يقولوا لا إله الا الله ً ولهذا جمل عمل النزاع بين الرسل وبين الحلق في التوحيد ذلك بأنه اذا دُعيي الله وحده كفرتم الدين لا يؤينون بالآجرة وإذا ذكرت ربك في الفران وعده وأوا تراه عليه ودارت الاكوار وكرت الادوار وحمدثت المركبات ولست ارى صاحب هذه المقالة ممن ينكر الصائع بل هو معترف وجود الصانع وانما ورد بموفة التوحيد ونفي الشريك امرت ان احترازًا عن التعليل فما عددت هذه المسئلة من النظريات التي يقام بالصانع لعكنه يجيل سبب وجود العسالم على البحث والاتفاق عليها برهان فان الفطر السليمة الانسانية شهدت بضرورة فطرتها فُوان يشرك به تؤمنوا الاية \* وَإِذَا \* دُلِيَ ٱللَّهُ وَخَدُهُ أَشَازَتْ فَلُولُ • ا وفد ملك المتكلمود طريق ين أفي اثبات الصانع تعالى وهو

النظرة - ٨) ف .. - ١٠) ب ف قيادر علم - ١١) سورة ٢٠، ٨٨ و٨ - ا ف فن - ١١ دالا على نجيل ف تخيل - ٧) ب عدت - ٨) ف الفطرة ب ۱۱) ب السرى اللاسرا - ۱۱۰ سورة ۱۰ ، ۱۳۰ و۱۷ ، ۱۲ - ۱۲ ف سر - م...خ) ب ف .. - ه) ۲۷ , ۴٠ - ۲) ب طريدًا -١٥٩ - ا ب درك - ١ ب رفاعم الدير الله الالله - ١٠ ب رني -

معنى اخر سوى وجوده وان وصف بصفة فليس يقتضي ذلـك معنى ١٠ غير ذاته واعتبارًا ووجهاً غير وجوده بل الصفات كلها اما اضافيــة • كانت كالمادة والصورة او كانت على وجه اخر بان يـكون اجزا. والاحكام فذلك مذهب الالهيين من الفلاسفة فانهم قالوا واجب غير الاخر بذاته وذلك لان ما هذا صفته فذات كل واحداً منه ليس ذات الاخر ولا ذات المجتمع وانما تعينه واجب بالذات فليس يقتضي الوجود لذاته واحد من كل وجه فلا يجوز ان يكون لذاته مبادئ تركيبه من اضافة وسلب كقولنا حكيم .ريد وسيأتي شرح ذلك تجتمع فيتقدم واجب الوجود لا اجزاء كمية ولا اجزاء حدسواة كقولنا \* مبدأ العالم وعلة العقل كما تقولون خالق ورازق واما سلبية ف كتاب الصفات فالزم عليهم مناقضات القول الشارح لمنى اسسه ويدل كل واحد منهما على شيء هو في الوجو د كقولنا واحداي ليس بتكثر وعقل اي عبردعن المادة وقد يكوز اما نعلِي الباري ربغد عن الصنات الذائد والعنوبُ وعن الأساء ١٢٧

و، منها أفريم اطلقوا لفظ الوجود على الواجب بذاته وعلى الواجب ١٢٧ لغيره شمولاوعومأ على سبيل الاشتراك ثم خصصوا احدالوجودين بالوجوب أوالثاني بالجواز ومن الملوم ان الوجوب لم يدخل في معنى وان اتحدا في الخارج من الذهن فقد تمايزا في العقل مثل العرضية واللونية الوجو دحتى يتصور الوجو دخهذا اذا معني اخر وراء الوجو دوالمنيان

ج) ب زملا - ه) ب ن ركب - د) ب سئاة サー こういなー いうがん ۱۳۲ – ۱) ب فیتصور منها – ۱۳ ب حد ف جز – ۱۳.۰۰ ف ـ –

الافاق " الى ايات الانفس ثم استشهد به على الملكوت لا" بالملكوت ١٠ بالملكوت ١٠ الما عليه أو كم يُذَفِّ بِرَبِكُ أَنَّهُ عَلَى كُلِّر شِيءً شَهِيدُ عرفت الاشياء شط ومن تعالى الى ذروة الحفيقة لم يخف من حط فثبت بالدلايل اليه في تكوينه وبقايه وتقلبه في احواله وانحايه ثم استبصر في آيات بربي وما عرفت ربي بالاشياء ومن غرق في بحر المعرفة لم يطمع في والشواهد ان العالم لا يتعطل عن الصانع الحكيم القادر العليم الله "قربت" مسافته حيث دجع الى نفسه ادنى دجوع فعرف احتياجه

بقدم العالم الى ان الحكم بعدم العسالم في الازل تعطيل الصائع عن . . وحيث مالم يتصور لم يكن تعطيلا وكما ان التعطيل ممتنع كذلك التعليل ممتنع وانتم علاتم " وجود العالم بوجوده ' وسميتم معبودكم' علة ومبداً وموجباً وذلك يودي الى امرين عمالين احدهما بثبوت التعليل وهذا من الالزامات المفحمة التي لا جواب عنها معلولها لذاتها' والقصيد الاول وجود العالم من لوازم وجوده الصنع وقد سبق الرد عليهم بأن الايجاد قد تحقق حيث تصور الايجاء بالقصد الاول فان العالي لا يديـــد امرًا لاجل الاسفل'' فبطل ايضًا المناسبة بين العلة والمعلول وقد سبق تقريره والثاني ان العلة قوجب " رارا نعلب الصائع عن الصنع فقد كذهب وهم الدهرية القايلين

١٠٠٠ بازعن رحل - ١٠٠٠ ف م - ١٠١٠ راجع الى سورة ١٤٠، ١٠٠ جا ف لين - • ..ه) ف ـ ما ال خلام - ٧) ف يوجود - ٨) ف وجودكم – ما) ب نمجو – •١٠) ب ن بذاتا – ١١) ف زلا – ١١) ب نمبو وبيداً 111 - 1) m(15 12. mo - 7. m) ) isai) - m) ) is into -

وقان ظايفة مهر النبعة لا يجوز التعطيس من الاسها، الحسني ولا يجوز التشبيه بالصفات التي يشترك فيها الخلق فيطلق على الباري سبحانه الوجود وندعوه بأحسن الاسها، وهو العليم القدير السميع البصير الى غير ذلك مما ورد في الينزيل لكن لا بمعني الوصف والصفة لان علياً عيده السلم كمان يقول في توحيده لا يوصف وليس يغني عن هذا الالزام قولهم اطلاق لفظ الوجوب على الواجب بذاته والجايز لذاته بالتشكيك اي هو في احدهما اولى واول وفي الثاني لا اولى ولا اول اذ الاولى والاول فصل اخر تميز بـــه احد

١١٤ الابداع عديم الاسم فلسنا ندرك له اسماً في نحو ذاته والما اساوه شرذمة من قدما، الحكما، قالوا ان البدع الأول انية ازدية وهو قبل الذات اي لا علم ولا معاوم وانما الملم والمملوم في المعلول الاول الذي ولا نقول موجود ولا معدوم ولا عالم ولا جاهل ولا قادر ولا عاجه والصفات وينسب هذا المذهب الى الغالية من الشيعة والباطنية ولا شك ان من اثبت صانعاً لم يكن له أبد من عبارة عنه وذكر اسم ساغ اكم المكم بتكثير الاعتبادات ساغ للمتكلم اثبات الصفات وتعطيله عن الصفات تعطيل عن الاعتبارات كواما تعطيل الباري عن الصفات والاسها. والاحكام ازكر وابدأ وما صار اليسه صاير الا من نحو ُ ائاره وافاعيله وابدع ُ الذي ابدع ولا صورة له عنده في هو المنصرُ فهم المطلة حقاً ونقل عن بعض الحكها. انهم قالوا هو هو ه، ولا مريسد ولا كاره ولا متكلم ولاساكت وكذلك ساير الاساء الوجودين عن الثاني وذلك يوكد الالزام ولا يدفعه كونه واجب الوجود لذاته لايفيد اعتبار كونه مبدأ وعلة واعتبار كونه مبدأ وعلة لا يفيد اعتبار كونه عقلا وعاقلا ومعقولا فاز ومن الدار امان كونه مبدأ وعلة وعاقلا ومعقو لاً فإن اعتبار

#### القاعدة السادسة

<u>}</u>

ني الاعوال

١٠ والاثبات وما مذهب الثبتين فيها وما مذهب النافين ثم نتكلم في احدث ابو هاشم بن الجباي رايه فيها وماكانت المسئلة مذكورة قبله • اصلاً فاثبتها ابو هاشم ً ونفاها ً ابوه الجباي ً واثبتها القاضي ابو بكر ادلة الفريقين ونشير 'الى مصدر القولين وصوابعها من وجه وخطايهما ونفاها صاحب مذهبه الشيخ ابو الحسن الاشعري واصعمابه رضي الاخر ُ والاحرى ْ بنا ان نبين اولا ما الحال التي توارد عليها النفي الله عنهم وكان امام الحرمينُ من المبتين في الاول والنافين في الباقلاني وجه الله بعد ترديد الراي فيها على قاعدة غير ما ذهب اليه اعلم ان' المتكلمين قد اختلفوا في الاحوال نفيا واثباتًا بعد ان

اما ياد افحال وما هو اعلم انه ليس للحال حد حقيقي يذكر حتى

ف والده - م) ب البه ابر مائم ف البه - ١١ ب ف م - ٧ ب ن ابو اللان - ما ف الاعبر - مما الاحراب الاعرى - ١٠١ ف العدر ۱۳۷ - از ندم - ۲۲ ب ن اولا - ۳۰ ن رغه - ۱۳۰۰ ب

٢١١ العالم سميع بصير اي خالق السمع والبصر ولا نقول انه عالم لذاته او وينسب الى عمد بن على الباقر انه قال همل سمي عالما الأ أنه واهب هذا قولًا بالتعطيل فانه لم يمنع من اطلاق الاسامي والصفات كمن .. عاجز ولكنه استدل بالقدرة في القادرين على انه قادر وبالعلم في العالمين على انه عالم وبالحيوة في الاحيا. على انه حي قيوم واقتصر على يكون متصرفا في جلاله بفكره العقلي وخياله الوهمي وقيد اجتمع ١٠ فالله سبحنه خالقه ومبلدعه ولا محمل لقول علي صلوات الله علي وسلامه لا يوصف بوصف الاهذا الذي ذكرناه " يسلكون في اطلاق الاسامي' وكذلك الواحد والعليم والقسدير ذلك من غير خوض في الصفات بانها لذاته او لمماني قايمة بذاته كيلا السلف بل الامة على ان ما دار في الوهم او خطر " في الحيال والفهم للعالمين والقدرة للقادرين حي بمعني ائه يحيي الموتى قيوم بمعني انه يقيم العلم للعالمين وهل سمى قادرًا الاكانه واهب القدرة للقادرين وليس بوصف ولا يحد مجد ولا يقدر بقدار الذي كيف الكيف لا يقال ا بعلم بل هو اله المسالمين بالذات والعالمين بالعلم وعلى همـذا المنهاج امتنع وقال ليس بمعدوم ولا موجود ولا عالم ولا جاهل ولا قادر ولا فهو موجود بجعن ائه يعطي الوجود وقادر وعالم بمين انه واهب العلم كيف والذي ابن الاين لا يقال له ابن لكنا نطلق الاسا، بعني الاعطا

١٠٠٠ اجتمعت - ٥٠ ف بل لفول علي رضه - ١٠ ب حدر - ٧٧ ب ف ز انظر کتاب النجل ص ۱۲ س ۱۷ س ۱۳۰۰ ف ۱۰ تصحیح فی الهامش الله ١١١ -- ١) ب ز وكان الوجود عندهم يطلق على التقويم والحادث بالاشتراك المحضر

عرضاً ولوناً وسواداً والضابط ان كل موجود له خاصية " يتميز بها عن غيره فانا يتميز جاسية هي حال وما تتاثل المتائلات به وتختلف عن غيره فانا يتميز جاسعي معيات الاجتالات به وتختلف المختلفات فيه فهو حال وهي التي تسمى صفات الاجناس والانواع والاحوال عند الثابيين ليست موجودة ولا معدومة ولا هي اشيا والا تواما ومنا المبابي ليست هي معلومة على حيالها وانما تعام مع الذات واما نفاة الاجناس والانواع فيرجع عمومها وتبائل الانفاظ الدالة عليها فقط وكذلك خصوصها وقد يعلم الشيء من وجه ويجهل من وجه والوجوه اعتبارات لا ترجم الى صفات هي الما اردر افريس فغال المنبوم العقل يقضي ضرورة ان السواد اما اردر افريس فغال المنبوم العيل يقضي ضرورة ان السواد وهي السوادية والبياض يشتركان في قضية وهي اللانية والعرضية ويفترقان في قضية وهي السواد هي السواد هي السواد ما به الافتراق او غيره ١٧٠٠

فالاول سنسطة والثاني تسليم المسئلة , وفال انتفاة السواد والبياض المديان قط لا يشتركان في شي. هو كالصفة لهما بل يشتركان في شي. هو اللفظ الدال على الجنسية والنوعية والعموم والاشتراك فيه ليس يرجم الى صفسة هي حال السواد والبياض فان حالتي العرضين يشتركان في الحالية ولا يقتضي ذلك الاشتراك ثبوت حال للحال فانه يودي الى التسلسل فالعموم

۱۲۹ - ۱) ب ـ - ۲۰ ف ـ - ۳۰ ا حائية ف ـ - ۲۰ ب ن بذوافا - ۱۰ ب ز عظية - ۲۰ ف همهی ۱۷۰ - ۲۰ ف سفطه - ۲۰ ا تصحيح ب المهن - ۳۰ ب ف حالة -

نعرفها بجدها وحقيقتها على وجه يشمل جميع الاحوال فانه يودي الى اثبات الحال'' للحال'' بل لها ضابط وحاصر بالقسمة وهمي تنقسم الى ١٦٠ ما يعلل والى ما لا يعلل وما يعلل فهي احكام لمحان قايمة بذوات وما لا يعلل فهو صفات ليس احكاما للمعاني

اما امرول فكل حمم لملة قامت بذات ميسترط في تبويها المحيوة •

عند ابي هاشم ككون المحي ُ حياً عالماً قادراً مريداً سميماً بصيراً لان

كونه حياً عالماً يعلل بالحيوة والعلم في الشاهد فتقوم ُ الحيوة بجسل ْ

وقوجب كون المحل حياً وكذلك العلم والقدرة والارادة وكل ما

يشترط في ثبوته الحيوة وتسمى هذه الاحكام احوالاً وهي صفات

لا تتصف بالوجود فهي حال سواكان المني الموجب مما يشترط في

زايدة على المحايي في المتحرك اختلاف رأي ورما يطرد ذلك في الاكون المحيون

لهما ولماكانت البنية عنده شرطاً في المعاني التي تشترط في الاكوان

الحيوة وكانت والبيئة عنده شرطاً في المحاني التي تشترط في بالحال الحبد القاضي ابي بكر رحمه الله لا يوصف بالحال الا الجز الذي ثقام علي واحد فتوصف بالحال الحبد بالمحق فقط والما القسم الثاني فهو كل صفة اثبات لذات من غير علة

١٧١ به المحق فقط والما القسم الثاني فهو كل صفة اثبات لذات من غير علة ذايدة على الذات كسحيز الموض

., لا يعلم فيه تاليف ولا مماسة' ما لم ينضم اليه جوهو اخر وهذا في • للذوات وتلك الذوات ايضاً علل وهو محال فانه يودي الى التسلسل تكون ذاتاً على حيالها فانه بودي الى ان تكون العلة بايجابها موجدة كالتاليف بين الجوهرين والماسة والقرب والبعد فان الجوهم الواحد الصفأت الى هي ذوات واعراض متصور فكيف في الصفات التي ليست بذوات بل هي احكام الذوات اخر ورا. ذاتها ويستحيل ان يقال توجب ذاتها فان الشيء الواحد من وجه واحد يستحيل ان يكون موجباً وموجباً لنفسه وان اوجب فيتمين انه صفة لذات وذلك هو إلحال التي اثبتناها فالقسمة العقلية الجأتنا الى اثباتها والضرورة حملتنا على ان لا نسعيها موجودة على حيالها ومعلومة على حيالها وقد يعلم الثيء مع غيره ولا يعلم على حياله ١٧٥ امرًا اخر فذلك الامر اما ذات على حيالها او صفة لذان ويستحيل ان

.. على تمدد الوجين والحالين وذلك معلومان محققان تملق بعها علمإن .. مختصة بذوات فالوجوه العقلية لذات واحدة هي بعينها الأحوال فإن تلك الوجوه ليست الفاظأ مجردة قايمة بالمتكلم بل همي حقايق معلومة معقولة لا انها موجودة على حيالها ولا معلومة بانفرادها بل همي فان الملومين قد تمايزا وان كانت الدات متحدة وتمايز الملومين يدل صفات توصف بها الذوات فما عبرتم عنه بالوجوه عبرنا عنه بالاحوال فنفول هذه الوجوه والاعتبارات ليست مطلقة مرسلة بل هي واما فومكم انه داجع الى وجوه واعتبادات عقلية

٥٧١ − ١) ب زوقرب وبيد ف ولاقرب وبيد - ١٧ ف كايز -

وجه ويعلم نظرًا من وجه كن يعلم كون المتحرك متحركاً ضرورة ثم ١٧٤ يعلم بالنظر بعد ذلك كونه 'متحركاً بحركة'ولوكان المعنيان واحدًا الجوهر متحرُكَا وكذلك القدرة والعلم وجميع الاعراض والمعاني والعلة توجب المعلول لا محالة فلا يخلو أما ان توجب ذاتها وأما شيئًا اذا تمايزًا في الشي. الواحد رجع التمايز الى الحال وقد يعلم ْ ضرورة من . • بعدُّ ذلك ولا يعرف \* كونه سوادًا او بياضاً الا ان يعرف \* والملوماز لما علم أحدهما بالضرورة والثاني بالنظر ولما سبق احدهما الى العقسل وتاخر الاخر ومن انكر هذا فقد جحد الضرورة \* ونفاة الإعراض انكروا ان الحركة عرضاً زايداً على المتحرك وما انكروا كونه • ا متحركاً وانتم معاشر النفاة وافقتمونا على ان الحركة علـة لكون ئابعة عندنا ولولا ذلك لا تكلمنا فيها بالنفي والاثبات ولم نقسل على الجوهر قد يعلم بجوهريته ولايط بحيزه كركونه قابلاللموض والعرض لها ليربط شكلا بشكل ونظيرًا بنظير والذات لا تشتمل على عموم الاطلاق انه شيءُ ثابت على حياله أ موجود فان الموجود المحدث اما جوهر واما عرض وهو ليس احدهما بل هو صفة معقولة لهماً فيـان يعلم بعرضيته ولا يخطر بالبال كونه لونا او كوناً ثم يعرف كونه لو وخصوص البتة بل وجود الثي، واخص وصفه واحد فال المتنور نحن لم نثبت واسطة بين النفي والاثبات فان الحال

وعرماً (وهو صواب) — ٨) ب زالشي ١٧٤ — ٢٠٠١)ب ذا حركة — ٣) ب ف عرف — ٣) ب فناخر تأخر الناني ۱۳۷۰ – ۱) ب بعد ۱۳۰۰ رس ۱۸ – ۲۰ حالة – ۲۰ ب ب نـ ولا بعلم بكونه – ۱۵ ب بيام – ۱۵ (اولا) ق الا – ۲۷ احاشية كونه لوناً

أل النافود غاية تقريم لم في اثبات الحال هو التمسك بعمومات وخصوصات ووجوه عقلية واعتبارات الما العموم والحصوص فنتقض عليكم بننس الحال فان لفظ الحال يشمل جنس الاحوال معيام مية لشي. تخص ذلك الشي. لا حالة فلا يخلو اما ان يرجع حمناه الى عبارة تمم وعبارة تخص فغذوا منا في ساير العبارات العامة الى اثبات الحال للحال وذلك حال ولا يغيي عن هذا اللازام قودي الصفة لا توصف فانكم ۱۸۸ الى اثبات الحال للحال وذلك عال ولا يغيي عن هذا اللازام قولكم ۱۸۸ الوجود والعرضية واللونية والسوادية احوالا للسواد فاذا اثبتم المصفات مغات فهلا اثبتم للاحوال احوالا واما الوجوه والاعتبارات للصفات مغات فهلا اثبتم للاحوال احوالاواما الوجوه والاعتبارات

متايزان احدهما ضروري والثاني مكتسب وايس ذالك كالنسب والاضافات فانها ترجع الى الفاظ مجردة ليس فيهما ً علم محقق متعلق بملوم ً محقق

رفو لرم الشي، الواحد لا شركة فيم والمشترك لا وجود له باطل فإن الشي، الممين من حيث هو معين لا شركة فيه وهمذه والمسال فإن الشي، الممين من حيث هو معين لا شركة فيه وهمذه التخصيص والتعيين ويقع فيها الشعول والعميم وللتخصيص القضايا الغرورية كالوجوه عند لم ومن رد التعميم والتخصيص الى مجرد الالفاظ فقد ابطل الوجوه والاعتبارات العقلية اليست العبارات أبية عليها قبل التعبير عمها بلفظ عام وخاص على السوا ومن ردها تأبية عليها قبل التعبير عمها بلفظ عام وخاص على السوا ومن ردها الى الاعتبارات فقد ناقص وردها الى العبارات فإن الاعتبارات لا تبدل ولا تتغير بعقل وعقل والعبارات تتبدل بلسان ولسان وزمان وزمان

وفولهم حدالشي. وحقيقته وذاته عبارات عن معبر واحدا • • والاشياء انما تتميز بخواص ذواتها ولا شركة في الخواص فالاشياء انما تتميز بخواص ذواتها ولا شركة في المخواص فال المنب هب ان الامركذلك لمكن خاصية كل شيء معين غير معها وخاصية كل في عمقن غير وانتم لا تحدون جوهراً بعينه على الخصوص

وعمهذه الطابر الحافر بلوم المن زر نبوم برلانا بمد في مدارج ما الفريقين أخيقول النافي كيف يتصور وجود على الحقيقة التي لا تتبدل ولا تتغير وانما تتغير انواعه بعضها الى بعض فيصير الجوهر عرضاً والعرض جوهراً والوجود لا يختلف وذلك تجوير قاب الاجناس فالاول سريان الوجود الواحد في اجناس وانواع مختلف أ والثاني اتحاد انواع واجناس مختلفة في وجود واحد والمنوس في الحال كالجنسية والنوعية في الاجناس والانواع فان والمحصوص في الحال كالجنسية والنوعية في الاجناس والانواع فان

. وفال المبنوم الزام الحال علينا نقضاً غير متوجمه فان العموم والمحصوص في الحال كالجنسية والنوعية في الاجناس والانواع فان الجنسية في الاجناس ليس جنساً حتى يستدعي كل جنس جنساً ويودي الى التسلسل وكذلك النوعية في الانواع ليست نوعاً حتى يستدعي كل نوع نوعاً فكذلك الحالية للاحوال لا تستدعي حالًا فيودي الى

٧) ن ـ ـ ـ ٨) ب زقط ـ ـ ٩) ف الهيولي
 ١٨٠ ـ ١٠ ب لكنا ـ ـ ٩) فتقول الباني ـ ـ ٣) ب ز ٧ ـ ـ ١٠ ب وفي
 ١٠ ب يجوز ـ ٣٠٠٠٩٠ ف ـ ـ ٨) ب ف العمومية والمصومية

فقد تتحقق في الاحوال ايضاً فان الحال العام' غير والحال الحاص غير وهما اعتبادان " في الحال وحال يوجب احواك غير وحال همي موجبة "لحال غير اليس قد اثبت ابو هاشم حاكم" للباري سبحانه توجب "كونه مهاأ قادراً والعالمية والقادرية حالتان فحال توجب وحال همي غير موجبة ختلفتان في الاعتبار واختلاف الاعتبارين لا يوجب اختلاف الحالبن للحال

هذا من الازامات المفعمة ومن جملها المرى وهي ان الوجود في القلام والمادث والجوهر والعرض عندهم حال لا يختلف البسة بل وجود الجوهر والعرض عندهم حال لا يختلف البسة بل وجود الجوهر في حكم وجود العرض على السوا، فياز مهم على ذلك في شي واحد واحد في اثنين واحد في السوا، فياز مهم على ذلك ميناً واحداً كيف يتصور في شيين ختلفين او سيال الحده من حيث هو وجود واحد ومن بدايه العقول ان الشي الواحد لا يكون في مينيان مها بل في جيع الموجودات على السوا، وفي ما لم يوجد بعد لكنه سيوجد على السوا، وهو من اعلى المحال والمنام واقواع واصناف فيلزم ان تتحد المتكثرات المختلفة في اجناس واقواع واصناف فيلزم ان تتحد المتكثرات المختلفة في ولام تبدل الإجناب من غير تبدل وتغير في الوجود أصلا وذلك

۸۷۱ – ۱) ب ـ – ۲) ب ... ان ون ۶ – ۲) ن عدر اموجب – ۲) ن ـ – ۵) ب عمو څ کړنې من حيث – ۱) ب ز بل – ۲) ن ز بل بروينه – ۱، ب ن حتی
 ۸۷۱ – ۱) ب سين – ۲۰۰۰ ن ـ – ۲۰۰۰ ن ـ – ۲۰۰۰ ن ـ – ۲۰۰۰ ن ـ ز ان ۸۷۱ – ۲۰۰۰ ن ـ ـ ۲۰۰۰ ن ـ – ۲۰۰ ن ـ – ۲۰۰۰ ن ـ – ۲۰۰ ن ـ – ۲۰۰۰ ن ـ – ۲۰۰ ن ـ – ۲۰۰۰ ن ـ – ۲۰۰ ن ـ – ۲۰۰۰

قال الحاكم المشرف على نربانه افعرام الغرفين انتم معاشر النفساة اخطأتم من وجهين من حيث رددتم العموم والخصوص الى الالفاظ المجردة وحكمتم بان الموجودات المختلفة تختلف بذواتها ووجودها ١٨١ التسلسل وليس يلزم على من يقول الوجود عام ان يقول للعام عام الوجوديم الجوهر والعرض لالفظأ مجردًا بل معنى معقوً لا ومن الوجود والحال فان الوجه كالحال والحال كالوجه ولاينكر منكوان خصوصة مشار ً اليها بل اطلقتم القول وعمتم النفي واقتم الدليل على جنس شعـــل ً انواعاً او على نوع عم ً اشخاصاً حتى استـمر دليلكم .، وبطل الاختلاف وذلك خروج عن قضايا العقول لزم حصول شي في شيئين او شيئين في شي ا ومن نفى الحال لا يمكنه اثبات النائل في المتاثلات واجرا. حكم واحد فيها مجيماً فلو كانت الاشياء تتهايز بذواتها المعينة بطل التهاثل عموماً وخصوصاً السمَّ تنفون الحال ولم تعينوا حاكًّا بعينها هي صفة النفاة لا يمكنكم ان تشكلموا بكلمة واحدة الا وان تدرجوا فيها كالجنس ووجهاً عقليًّا' هو كالنوع فلا يلزم الحال علينا بوجه لا من ' الثاني باخص وصف لم يلزمسه ان يثبت اعتبارًا عقليًا في الجنس هو حيث العموم والخصوص ولامن حيث الاعتباد والوجه وانتم معاشر فتنول يلزمكم في الاعتبارات والوجوه العقليـة ما لزمنا في وكذلك لو فرق فارق بين حقيقة الجنس والنوع وفصل احدهما عن وكذلك لوقال العرضية جنس ف4 يلزمه ان يقول للجنس جنس واما فولكم الوجود لوكان واحدًا متشابعًا في جميع الموجودات

قال کل موجود 'اغا عایز' موجوداً اخر بوجوده لم یمکنه ان یجري ۱۸۱ – ۱۰ فرز فوالنوع – ۲۰ ب مثارا – ۲۰ ب بشال فرید –

٠٠ ما فيه يشتر كان وما به يتالئلان هو بعينه ما فيه يختلفان ويرتفع التاليل .. عن الجوهر والعقل أنما يميز بمطلق التحيرُ فعرف إن الدوات انما تتايز فبل لم اخص وصف نوع الشيء غير واخص وصف الذات المشار اوصافها بشرط ان تكون كلية عامة ولو ان الجوهر مسايز العرض بوجوده كما مايزه كبيعيزه ككم على العرض بانه متحيزوعلى الجوهر ١٨١ اوصاف النفوس الانسانية فمن انكرها خرج عن حدود الانسانية ودخل في حريم' البهيعة بل هم اضل سبيلًا وذلك من اشنع المقالات فان الشيء انما يتميز عن غيره بأخص وصفه معيناً تمييناً شخصياً والجوهر المين انما يتاز عن جوهر معين بتحيز خصوص لا بالتحيز الطلق وقط لا يتـاز جوهر ممين عن عرض معين بتحيز خصوص اذ الجنس لا يعيز الوصف عن الموصوف والمعرض بعضها عن بعض تمايزًا جنسياً نوعياً لا باعم صفاتها كالوجود بل باخص بائه محتاج الحالتحيزلان الوجود والتحيز واحدفما به يفترقانهو بعينه والاختلاف والتضاد راساً ويلزم ان لا يجري حكم مثل فيمثل حتى لو قام الدليل على حدوث جوهر بعينه كان هو محدثا ويجتاج الى دايار اخر في مثل ذلك الجوهر ويلزم ان لا يسلب حكم ضد عن ضد وخلاف اليها غير فان الجوهر يتميز عن العرض بالتحيز مطلقاً اطلاقاً نوعياً لا واما افطا الثاني وهو رد التمييز بين الانواع الى الذوات المينة

١٨٥ محقق هو مدلول العبارة والمعبر عنه لو تبدلت العبارة عربية وعجمية ١٨٤ بأنه راجع الى اللفظ المجرد اليست الالفاظ لو رفعت من البين لم ترتفع وهذا السواد بعينه وهذا مدرك بضرورة العقل وهو مفهوم العبارة •• متصور في العقل لانفس العبارة اذ العبارة تدل على معني في الذهن وهندية ورومية لم يتبدل المني المدلول ثم ما من كلام تام الا ويختص معنى عامًا فوق الاعيان المشار اليها بهذا وتلك المعاني العامة من اخص ميزة عن الشخص المين المشار اليه وكذلك العرضية كايسة عامة وانا اقول لا بل حسمتم على العقول باب الادراك وعلى الالسن باب الكلام فان العقل يدرك الانسانية كلية عامة لجميع فوع الانسان لجميع انواع الاعراض من غير ان يخطر بباله اللونيــة والسير دية اكلت وتعرف جنسها فتالف به وتءرف ضــدهما فتهرب منه ولقـــد صدق المثبتون عليكم انكم حسمتم على انفسكم باب الحدوشدوله للمحدودات وبأب النظر وتضمنه للعلم الهداية فانها تعلم بالفطرة ما ينفعها من العشب فتاكل ثم اذا رأت عشباً • اخر يماثل ذلك الاول\* ما اعتراها ريب" في انه ماكول كالاول فلولا فكلامكم هذا ينقض بعضه بعضاً ويدفع اخره اوله وهذا انكار^ لاخص اوصاف المقل اليس هذا الرد حكماً عاماً على كل عام وخاص أ أنها تخيلت من الثاني عين حكم الاول وهو كونه ماكولا والال القضايا العقلية حتى البهايم التي لا نطق لما ولا عقب لم تعدم هذه

۷) ف و دیقص ال ۱۵ ف نکار ال ۱۵ فاض
 ۱۵۸ ال ۱۵ فیلن ال ۲۰ فیلی ال ۱۵ فیل ال ۱۵ فیلی الاول
 ۱۵ فیلی ال ۱۵ فیلی ال ۱۵ فیلی ال ۱۵ فیلی الاول

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 10

ومن قبل ذلك فقل له ف قبل — • » ف يتايز – ٢٠٠١ ب ء – ٢٠ ب تايز

٥٨١ - ١٠) ب متوله ني زفند - ٩) ب جدم - ٩) ب مدم - ١٠) ب

ا ما ب زعطام ال التعيز

١٨١ – ١) ب زعن العرض –

عن خلاف حتى لو حكم على الجوهر باذه قابل للعرض لم يسلب ' هذا

 كاية عامة مطلقة دون ملاحظة جانب الالفاظ ولا ملاحظة جانب . و فليس على مقتضي مذهبكم شي. ما في الوجو د هو ليس بحسال وان • الحال لان ما لا يتصف بالوجود الحقيقي لا يتصف بكونه موجبا يستدعي اولًا وجودًا محققاً وثبوتاً كاملًا حتى يشمسل ويعم او يعين حال عندكم فارونا موجودًا في الشاهسد والغايب هو ليس بحسال لا والحادث عندكم حال والجوهرية والتحيز وقبوله العرض كلها احوال وخصوص والاخص والاعم عندكم عال فاذا لاشي. الالاشي. ولا ويخص وايضاً فهم اثبتوا العلة والمعاول ثم قالوا العلة توجب المعلول وما يوصف بالوجود والمدم فان الوجود الذي هو الاعم الشامس للقديم الاعيان ويجد من نفسه اعتبارات عقلية لشي. واحـد وهي اما ان ليس بموجود كيف يصير \* موجباً وموجباً فسالعلمية عندهم حال ١٨٨ والعالية عندهم إيضاً حال فالموجب حال والموجب حال والحال لايوجب اثبتم شيئًا وقاتم هو ليس بحال فذلك الشيء يشتمل على عموم وجود الالا وجود وهذا من ايحل ما يتصور ترجع الى الالفاظ المحددة وقد ابطلناه واما ان ترجع الى الاعيان ١٨٨ فالحق في المئلة اذًا ان الانسان يجسد من نفسه تصور اشياً، الخطا النالث انا نقول معاشر المثبين كل ما اثبتموه في الوجود هو

۱۸۸ – ۱، ب والملة – ۲، ب والماولة حال – ۳، ف قبوله – ۲، ا حاشية والعرضية والمروادية التي مي اخص وصف هذا المواد بسيدكلها احوال – ۱ (اولا) ف لا نثي ولا وجود – ۲۰۰۰، ف تصوره ب ضرفررة
 ۱۸۸ – ۱) بعج ف –

الموجودة المشار اليها وقد زيفناه فلم يبق الا ان يقال هي معان

الحكم عن العرض اذ لا تماثل ولا اختلاف ولا تضاد وارتفع العقل والمقول وتعدد الحس والمحسوس

واما ومد خلا المتنبي للعال فهو انهم اثبتوا لموجود معين مشار المده صفات ختصة به وصفات يشاركه فيها غيره من الموجودات وهو من اعل المحال فان المختص بالدي وليمين والذي يشاركه فيه وهو من الموجودات غيره واحد بالنسبة الى ذلك المعين فوجود عرض ممين وعرضيته ولونيه وسواديته عبارات عن ذلك الممين المشار اليه فان الوجود اذا خصص بالعرضية فهو بعينه عرض والعرضية اذا تخصصت باللونية بلسوادية والسوادية بهذا السواد به بعينها قرجد اليي وأخد في مكانين ثم لا يكون ذلك في الحقية عوماً في علين وجوه واحد في مكانين ثم لا يكون ذلك في الحقيقة عوماً في على أفان مثل هذا اليس يقبل التخصيص إذ يكون خاصاً في على على أفلا يكون البية عاماً وإذا لم يكن عاماً لم يكن غاماً ايضاً

والخطا اثاني انهم قاموا الحال لا يوصف بالوجود ولا بالمسدم والوجود عنساهم حال فكيف يصح ان يقسال الوجود لا يوصف بالوجود وهل هوالا تناقض في اللفظ والمدئ وما لا يوصف بالوجود والمدم كيف بجوز ان يعم اصنافآ واعيسانآ لان العموم والشمول

الليو - ٣) ب للموجود المين المثار - ع) ب مغة - ه) ف المحاورت - ١٥ اللذي - ٧٠٠٠٧) ب ف م م م المرضية - ١٥ اللهوم - ١٨٨ - ١١ ب م م المرضية

١٩٠ بعضهم يعبر عنها ْ بالتصور في الاذهان وبعضهم يعبر عنها بالتقدير في في الإعيان يعرض لها ان تتمين وتتخصص وهمي من حيث همي ٣) ب عي في عرض ف عرض - ٣) ب في - ٤) ن طلعت - •...•) ب " -والالفاظ وبعضهم يعبرعنها بصفات الاجناس والانواع والمعاني اذا لاحت .. ذات اعتبارات ثلاث اعتبارها في ذواتها وانفسها واعتبارها بالنسبة الى الاعيان واعتبارها بالنسبة الى الاذهان وهيمن حيث هيموجودة ولا معدومة وهذه المعاني مما لا ينكرها عــاقل من نفسـه غير ان العقل وبعضهم يعبرعنها بالحقائق والمعاني التي همي مدلولات العبارات للعقول واتضحت فليعبر المعبر عنها بما يتيسر له فالحقايق والمعاني اذًا يقولوا هي موجودة متصورة في الاذهان٬ بدل قولهم لا موجودة من حيث آقالوا هي معان معقولة ورا. العبارات وكان من حقهم ان .. الاحوال اخطوًا من حيث ردوها الى صفات في الاعيان وإصابواً فنفأة الاحوال اخطؤا من حيث ردها الى العبارات المجردة واسابوا حيث قالوا ما ثبت وجوده معيناً لا عموم فيه ولا اعتبار ومثبتو العبارات او تبدلت لم تبطل المعن المقدر في الذهن المتصور في العقل يتصور العقل منها ممنى كلياً عاماً فتصاغ له عبارة" تطابقه وتنص عليه ويمتبر العقل منها معني ووجهاً فتصاغ له عبارة " حتى لو طاحت " ه موجودة محققة في ذهن الانسان والعقل الانساني هو المدرك لها ومن الاعيان ولا عرضُ مطلقاً ولا لون مطلقاً بل هي الاعيان بحيث حيث همي كلية عامة لا وجود لها في الاعيان فلا موجود مطلقاً في

١٠١٦ ف مد ب حيث - ٧) ا تصعيم في المامش مدومة في الإعبان

قال تناة النياء عن العدم قد تقرر في اوايسل العقول ان النفي والإثبات يتقابلان والمنفي والمثبت يتقابلان تقابل التناقض حق الإثبات يتقابلان تقابل التناقض حي على تلك الحال وتلك الجهة المخصوصة ومن انكر هذه القضية فقد المدوم شي، فقد رفع هذه القضية اصلا وكان كن قبال لا معقول ولا معلوم الا الثبوت فحسب وذلك خروج عن القضايا الاولية وتحديد ذلك ان كل معدوم منفي في معدوم ليس بثابت

١٠) ب الرجودية - ١١) ف ..
 ١٠) ب عرف - ١١) ب .. - عا ف الحالة

#### القاعلا السابعن

### ني المعدوم هل هو ئيء ام لا وني الهبولي وني المرد على من اثبت الهبوكي بغير صورة الوجود

الما والشيء اعرف من ان يحد بحد او يرسم برسم لانه ما من لفظ يدرجه في تحديد الشيء الا وهو اخفى من الشيء والشيء اظهر منه و كذلك الوجود ولو ادرجت في التحديد ما او الذي أو هو أفذلك عبارة عن الوجود والشيئية فتعريفه بشيء اخر محال ولان الشيء المعرف به أخص من الشيئية والوجود وهما اعم من ذلك الشيء فكيف يعرف شيئاً بما هو اخص منه واخفى منه ومن حدالشيء ومن حده ما يصح ان يعلم ويجبر عنه فقد اخطا فائه ادرج لفظ ما في الحدود ومعناه ائه الشيء الذي يعلم فقد عرفه بنفسه لعمري قد في الحدود ومعناه ائه الشيء الذي يعلم فقد عرفه بنفسه لعمري قد

شي. ثابت والا لما تحقق فيه العموم والمخصوص ولما تحقق التميز بين

قسم وقسم والوم. الناني انكم اعترفتم بأن المنفي والمعدوم معلوم ً وقسد اخبرتم عنه وتصرفتم بافكاركم فيه فما متعلق ً العلم ومساً معنى التعلق ٠ اذا لم يكن شيئا تامياً اصلا

• ا بانه منفي ويعبر عنه انه ليس بشي. في الحــال وآن كمان شيئاً في ُ ثاني الحال على انا نلزمكم الوجود نفسه والصفات التابمة للوجود ُ عندكم . ا اعني عدم شي. بعينه فاما ان يشار الى موجود محقق فيقال عدم هذا ولا يعم ولا يبلم من غير وجود او تقسدير وجود فكان العلم يتملق بالموجود ثم من ضرورته ان يصير عدم ذلك الشي. معلوماً فيخبر عنه والعموم فيه راجع الى اللفظ المجرد والى التقدير في العقسل بل العلم المطلق يعلم ويمقل على تقدير الوجود المطلق في مقابلة المدم المخصوص في المقل ثم تنفى في الحال او تثبت في المال أ فالعسدم اذًا لا يخص لا يتملق بالمدوم من حيث هو معدوم الاعلى تقدير الوجود فالمدم الشي. واما ان يقدر في المقل فيقال عدم' ذلك المقدر كالقيامة تقدر ١٩٥ مثل النحيز للجوهر وقبوله للمرض وقيامه بالمذات ومثل احتياج ثابت فان كان ثابتاً فهو تصريح بقدم العالم وتقرير ان لا ابداع ولا العرض الى الجوهر وقيسامه به فيقول الوجود منفي من الجوهر ام فالن انتاة غن لا نثبت في العدم خصوصاً وعموماً بل الخصوص

٣) ب ملومان ١٠٠١ ب يتلق ١٠٠١ قال ١١٠١ ب بتدير ا تسجيح في الحامش للجدوث - ٦ ف نفرض -۱۸۰ - ۱) بعرف - ۲۰ فالمال - ۱۰ ب تحصص - ۱۰ ب - ۱

•) ب ز فِ النفي ف متنق فِ النفي -- ٣) ف اي -- ٧) ف (تتابل -- ٨) ف فِ

361 - いう・ー 1…1) ウェー

۱۹۳ والاثباث فقد تقرر ايضاً تقابل الوجود والعدم فنحن وفرئا على كل تقسيم عقلي حظه وقلنا ان الوجود والشبوت' لا يترادفان على معنى واحد والممدوم والمنفى كذلك فال مه اثبت المعدوم شبئاً كما تقرد في العقل تقسابل النفي

١٠٤ متوجهاً من وجهين احدها انكم اثبته في المسدوم خصوصاً وعموماً و، ايضاً حق قلتم منه ما هو واجب كالمستحيسل ومنه ما هو جايز كالممكن ومنه ما يستحيل لذاته كالجمع بين المتضادين ومنه م فاخذتم المعدومية عامة وخصصتم بهذه الخصايص فلولا ان المسدوم والمعسدوم وميزتم بين الخصوص والعموم فيسه عاد الالزام عليكم صفة عموٰمة حالًا او وجهاً للمنفي ثابياً كما كان صفة خصوص المعدوم حالا للمعدوم ُ او وجهاً ثابياً فيتحقق ُ امر ُ ثابت ويرتفع المقــابل ُ العقلي وان لم يثبتوا فرقاً بين المنفي والمعدوم ثم قالواكل معدوم ثبي. . . يستحيل لفيره كخلاف المعلوم فهذه التقسيمات قد وردت على المعدوم دجوعآ ظاهرًا وهو رفع التقابل بين النفي والاثبات ئابت لزمهم ان يقولوا كل منفي ثي. ئابت فرجع الالزام عــليهم فعلا قلتم في المقابل كذلك وان المنفي اعم ً من الممدوم حتى يكون فالشبوت عندكم اعم من الوجودفان الثبوت يشعل الموجود والمعدوم ١٩٢ - ١) ف والعسدم - ٢) ف الاتد - ١٩٠ ب - ١٠ في العسدم ظل التبغوره اذا حققتم الكلام في النفي والاثبات ^والموجود فال الثلاف الان مرحتم بالحق حيث مسيزتم بين قسم وقسم

وعلى هذه انفاعدة بخرج الجواب عن اثر الايجاد فان تأثير القسدرة في الوجود فقط والقادر لا يعطيه الا الوجود والممكن في ذاته لا ١٩٨٨ يجتاج الى القادر الا من جهة الوجود السنا نقول ان امكان الممكن من حيث امكانه أبر لذاته وهو من هذا الوجه غير محساج الى الفاعل وليس للفاعل جمله ممكناً لكن من حيث ترجيح احد طرفي

ر ملم ۱۹۷ – ۱۰۰۰) ب الجرمر – ۲۰ ف ش – ۲۰۰۳) ف ـ – ۱۴۰۴ ف ـ ۱۹۸ – ۲۰ ب فالفادرية – ۲۰ ب فالمكن – ۲۰ ب مو امكان –

اختراع ُ ولا اثر لقادرية الباري سبحانه وتعالى اصلًا وان كان منفيا فكل منفى عندكم معدوم ُ وكل معدوم ُ ثابت فعاد الالزام عليكم خيءاً ونفول قد قام الدايل على ان الباري سبحانه اوجد العالم بجواهره واغراضه فيقال اوجد عينها وذاتها ام غير ذاتها فان قلتم اوجد ذاتها. ١٩١٦ وعينها فالمين والذات ئابية في العدم عندكم' وهما صفتان ذاتيتان لا تتعلق بعها القدرة والقادرية ولا هي من ائارهما وان قلتم اوجد غيرها فالكلام في ذلك النير كالكلام فياغمن فيه

فال المتبور اما قولكم في العم يتعلق بالوجود او بتقدير الوجود فانه ينتقض بعلم الباري سبحانه بمدم العالم في الازل فانه لا .. وجود للعالم في الازل ولا تقدير الوجود من وجهين احدهما ان تقدير العالم في الازل محال والثاني ان التقدير من الباري سبحانه محال فانه ترديد الفكر بوجود شيء وعدمه فان قدر في ذاته فهو محال وان فمل مغلوم محقق فوجب أن يكون شيئاً ثابتاً

وفودلمكم العلم يتعلق بوجود الشيء في وقت وجوده ثم يلزم من ضرورته العلم بمدمه قبل وجوده يلزمكم حصر العلم في معلومات همي موجودات والموجودات متناهية فيجب تناهي المعلومات وانتم لا تقولون به ثم تلك اللوازم ان كانت معلومة فعمي كالموجودات على

٧) بالابداع والاختراع – ۸...۸) ف م – ۸) ب جراعا ف جزعا –
 ۱۹۱ – ۱) ف م – ۲) ب ف لا يتطن الا – ۳) ب ف م – ع) ف ز عليكم – ه) ف مـ – ك ب ف خبوب – ٢) ب ....ة – ٨) ب ذ من وجود الطم

・) からられなり ー お) からくする・ ー カ) から。
 ・・ケー・) ウェー・カ) からかななり ー から 入び ー か) むくなー・) からない ー よったが

الامكان كان محتاجاً الى الفاعل فعلم يقيئا أن الامور الذاتية لا تنسب الى الفاعل بل ما يعرض لها من الوجود والحصول ينسب الى الفاعل بل ما يعرض لها من الوجود والحصول ينسب الى الفاعل ونقول ان الفياعل اذا اراد ايجاد جوهو في لا بد ان يتميز الجوهو بحقيقته عن العرض حتى يتحقق القصد اليه بالايجياد والا الجوهو والعرض في العدم اذا كان لا يتميز احدها عن الثاني بار وألى الجوهو دون العرض والحقيقة لم يكن شيئاً ثابياً لم يتجود القصد المداود الى غير ذلك والتخصص حتى لا يقع جوهو بدل عرض المخصص معيناً مميزاً عند المخصص حتى لا يقع جوهو بدل عرض الاجناس والاجناس والافواع لا تتعلق بغلل الفاعل وإنها في ذواتها ان لم تكن الهيماء وانها في ذواتها ان لم تكن مع اختلافها انفاقاً وبجياً

فات الناه العام الاذلي يتعلق بالملومات كلها كما هي فيتعلق بوجود العالم حتى يتحقق له الوجود ويتعلق باستحالة وجوده اذلًا .. وجواز وجوده قبل وجوده لكن المتعلق الحقيقي هو الوجود وساير المعلومات من ضرورة ذلك التعلق ولا يستدعي ذلك التعلق في حق الباري سبحانه تقديراً وهمياً وترديداً خيالياً همذاكن عرف وحدانية الباري سبحانه وتعالى في الالهية عرف انما سواه ليس بالاه ولا

・) ウェード…() シェータ) ウェニジート() トトリー・) ウェロカン・カン ウェック・マン・ファッション・コータ) ウェータ) ジュータ) ジューター) シューター) ショーター) ショーター ショーター ショーター ショーター ショーター ショーター () ショーター ショーター () ターター () ター () ター () ター () ター () ターター () ターター () ターター () ター () ターター () ター () ター () ターター () ターター () ター () ターター () ターター () ターター () ター () タ

. والالهيين" كلامهم في تحقيق الاجناس والانواع والفرق بين • ولا تمم بالاعم وذلك انهم سمعوا كلاماً من الفلاسفة وقرواشيئاً من كتبهم وقبل الوصول الى كنه حقيقته لمزجوه بعلم الكلام غير المتزلة في هاتين المسئلتين على طرفي نقيض فتسارة يعبرون عن ئابتة للموجودات لاتوصف بالوجود ولا بالعدم وتارة يعبرون عنها نضيع وذلك انهم اخذوا من اصعاب الهيولي منهبهم فيها فكسوه مجرد عن الصورة كما سنرد عليهم واخذوا من اصحــاب المنطق الجوهر قبل وجوده شيئاً ثابتاً جوهرًا جسمياً من حيث هو هذا ام كان جوهراً مطلقاً شيئاً عاماً غير متخصص بهذا' الحقايق الذاتية في الإجناس والانواع بالاحوال وهمي صفات واسما. بالاشيا. وهي اسها. واحوالٌ ثابتة للمعدومات لا تخص بالاخص مسئلة المدوم" واصحاب الهيول هم على خطا مين من اثبات الهيولي ظاهر دون المخناق من المعتزلة لا دجال ولا نسا لانهم اثبتوا احواكه المتصورات في الاذهان والموجودات في الاعيان وهم على صواب ٢٠٠٣ لاموجودة ولا معدومة والصورة كالمتصور وينهدم بنيانهم بادهي نفخة كم يتضح الحق لاوليائه بإدنى لحة فار، فلنم كان ُّ بعينه جوهرًا فيجب ان تحقق الاشارة اليه بهذا فتغول اذا اشار مشير الى جوهر بعينه فنسألكم هل كان همذا

رمنا) ن .. - ها ب بيبر - ۲۱ ب الاحوال - ۲۰۰۷) ب .. - ۸۱ ف لافع - ۱۹ ف وحقية - ۱۰ ب زخاية - ۱۱ و كتبوما - ۱۱ ب ف زخيا - ۱۱ ب الالحيون ۳۰۲ - ۱۱ ف يتحقق - ۲۱ ب يادن - ۱۳ ب نف لاوليانهم - ۱۶ ف ب

# 107 eal lamiel Ix Ico King of wareigh lattice

والجاب الناذ أبان قالوا وجود الشي، وعينه وذاته وجوهريب وعرضيته عندنا عبارات عن معبر واحد وما اوجده الموجد فهو ذات الشي، والقدرة تعلقت فبااته كما تعلقت بوجوده واثرت في جوهريته كما اثرت في حصوله وحدوثه والتميز بين الوجود وبين واحتياد أن الاجناس والانواع والعموم والمنصيز بين الوجود وبين الانفاظ المجودة أو الوجوه العقلية والتقديرات الوهمية والزموا العرض فيها راجم الى المناظ المجودة أو الوجوه العقلية والتقديرات الوهمية والزموا فيهم المدون فيا دالبع المدمن فيها المدان أبادل فانها ليست من أثار القدرة ثم لم يثبيوها قبل الحدوث وقيام فيهم الأمر في التالية كلها تتبم الحدوث ايضاً وربما عكسوا عليم الامر في التسابع والمتبوع والزموهم القول بان التحيز يقع بالقدرة والوجود يتبعه

وابهابوا عن سؤال النغصبص والنعيبز بالمعارضة وهو ان الجواهر ٢٠٠٢ والاعراض لو ثبتت في العدم بغير أنهاية لما تحقق القصدا الى بعضها .. بالتخصيص وليس يندفع الاشكال بهذا الجواب بل يزيده قوة ولزوماً

والحق الدهذه المئلة مبنيةً على مسئلة الحال وقد دارت رؤوس

۱۰۸ – ۱) الماً – ۲) ب ف ز شه – ۲۰۳۶ ب. – ۲۰۰۶) ف ســ ه) ب ف نا – ۲۱ ب پرجِم الى معنى ف الى معنى ومهنى – ۷) ف ما – ۱۸ ف سـب ز الجوهر وقبوله – ۲۸ ب والتيام ـ المرض ۲۰۲ – ۱) ب عرف الاسلم – ۲۰۰۳) ب بنسبر تمنين نماية القصد –

يتحقق جوهو ولا يتخصص عرض . والعبمب كل العجب من مشبقي الاحوال انهم جعلوا الانواع مشــل ٢٠٠ - ع) ن ـ - ه...ه) ب لكي - ه...ه) ب ن ـ - م) ب ـ - م) ا - اشية وجوداً عرضا - ه م م م - ا ) ف أو - م) ب ـ - م) ب هو وجود - ع) ب السوادية - ه ) ف اتفاق - ه ) الوجود - م) ب مدوم - م) ا الموجـد - ه ) ب بوجد - ۱۰ ياض في ف راجم ه ۳۰ في الماش

LCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 11

ويكون ذلك المشار اليه هو هذا لان هذا لا يشار كه فيه غير هذا وان كان قبل وجوده جوهرًا مطلقاً لا هذا فلم يكن أذلك هذا فلم يكن فنك هذا فلم يكن هذا فلم يكن هذا فلم يكن هذا فلم يكن هذا فلم ولا ذاك هذا فا هو ثابت في العدم لم يتحقق له وجود وما تحقق له وجود لم يكن هذا له وجود لم يكن ثابتاً

رما ذكروه أن الصفات الذاتية لا تنسب الى الفاعل ' بل الذي ينسب الى الفاعل هو الوجود قيل ما ثبت للشي " النير المين من الصفات التي هو بها قد تمين غير وما ثبت للشي " النير الممين من الصفات التي هو بها قد تمين غير وما ثبت للشي الممين من الصفات بهمي أنها عبارات عن ممبر واحد وكما يجتاج في وجوده وجوهريته وعينه وواته المبوت وهو بعينه في أن يكون عينا وجود هو بعينه جواز الموجد من إلا يستني عن الموجد والا فيلزم أن تستني الاهياعن الموجد من الموجد وايما ألا الوجود فعو بعينا كهاعن يوصف بالوجود وايضاً فأن الوجود أليس يفتقر إلى الموجد والا فيلزم وجود القديم بل وجود خصص هو عام لا يتحقق له وجود بل وجود في الموجد والمنائل من حيث هو عام لا يتحقق له وجود بل وجود في الموجد ولي الموجد والمنائل من حيث هو عام لا يتحقق له وجود بل وجود

الطربق الثاني هو انهم أثبتوا الهيولي غير عبردة عن الصورة قالوا

) ب م - ۲) ب م - ۲۰۰۰ ا حاشیة ب م - ۸) ام - ۲۰۰۰ (نیکلسون) الاصل إناء سيما فاساحة

۱۰۰۸ - ۱، ب الجرد لقبول - ۲، ب الاربع - ۳۰۰۰ ب وهي -

٥٠٧ ثابتة خارجة عن الحواس وما لها مجسب ٰ ذواتها من كونها اعيانًا واعلاماً في الحس ً من المخصصات العرضية التي تحقق ذواتها .. الجوهرية والجسمية والعرضية واللوزية اعياء نابتة في العدم لان العا قد تعلق بها والمعلوم بجب' ان يكون شياء حتى يتوكا عليـــه العلم ' تستدعى كونها موجودة محققة اوكونها اشياء ثابتة غارجة عن غير واسبساب الماهيسة غير ولعلموا ان ادراكات' الحواس ذوات الاشيا، باعيانها" واعلامها تستدعى كونها" موجودة محققة واشيا. المينة بها هي التي تتوقف على فعل الفاعل حتى لا يمكن ان توجد معلوم في العدم يتوكا عليسه العلم وغير معلوم في الوجود ولو انهم الملموا ان تصورات العقول ماهيات الاشياء باجناسها وانواعهــا لا هي عرية عن تلك المخصصات فان اسباب علىهمية غير واسبساب الوجود غير ولما سمعت المعتزلة من الفلاسفة فرقاً بين القسمين ظنو هي باعيانها اعني الجوهرية والعرضية واللونية والسوادية احوال في اهتدوا الى مناهج العقول في تصورها الاشياء بإجناسها وانواعها العقول اول ما لها بحسب ذواتها واجناسها لوانواعها في الندهن من المقومات الذاتية التي تتحقق ذواتها بها لا تتوقف على فعل الفاعـــل., حتى يمكن ان تعرف هي والوجود' لا يخطر بالبال فان اسباب الوجود الوجو د ليست معلومة على حيالها ولا موجودة بأنفرادهاً فيا له من

۲۰۲ — ۱) ب نیننی — ۲) ب ـــز الاقباله — ۲۰ ب بعدوم — ۲۰ ب على — ۱۰۰۰ ب ــ — ۲) ب و — ۷) ب اجتباسا وانواعا — ۱۸ ب ز الملومان — ۱۹ ب الوجود — ۱۰ ب ارادات نمرف — ۱۱ ب واعیانها —

٧٠٧ - ١٠٠٠ ب - م) اللامن - م) ب على عرف - ما ب البان

اما مواب النسكلم فيول ألم آذا جاز خلوا الجوهر عن عرض جاز ١٨٧ خلوه عن كل عرض خلوه أعن كل عرض خود أذا جاز خلوا الجوهر عن عرض جاز ١٨٧ خلوه عن كل عرض ألجوهر هو القايم بذاته المستغني عن المحسل فلو لم مجز خلوه عن الاعراض لبطل قيامه بذاته ولكان في وجوده محتاجاً الى الجوهر وحيننذ يلتبس العرض كاكان العرض ويجتلط احدهما بالآخر وذلك خروج عن حد الجوهر بحد الهوش ويجتلط احدهما بالآخر وذلك خروج عن

۳) ب مختلق – ۳) بولما ما – ۱۵) بالدوتوه – ۱۰) ب یابدل ویتور – ۲۷ ب مکان – ۱۰۰۸، ب جواز المکم ۱۲۷ – ۱۲۰ ب – ۲۰ ب حدد – ۳۰ ب حده –

وهذا الترتيب الـذي ذكرناه مقدر في العقل والوهم خاصـة دون الوجود وليس في الوجود جوهر \*مطلق قابل للابعاد \*ثم يلحقه الابعاد ولا جسم عار عن الكيفيات ثم عرضت له الكيفيات وانمــا هو ٩٠٧ عندما نظرنا في ما هو اقدم بالطبع وابسط٬ في الوهم والمقل

قال امعاب اربيو في المجردة اما اثبات الهيوي لكل جسم فار والتصور والتشكل المصورة والاشكال وملوم أن قابل الاتصال والانفصال والانفصال الورنسكل المسمورة والاشكال وملوم أن قابل الاتصال والانفصال الانفصال الورنسية يمرض له الانفصال والانفصال ان ها هناجوهر غير الصورة الجسمية يمرض له الاتصال والانفصال والانفصال والدنمي من أم قالوا ما من انفصال واتصال معين الا ويمكن زواله وما من أن يتمرى عن جميع الصورة الجسلم المي غير النهاية قدر كب القميد من المذل والمذل من المقبل والانفيل والانتميل والانباية قدركب القميد من المذركان والديل من المنول وهي الهيولي القاباة للصور والكيفيات فاذا انحلت الديميات فعي الميولية الكبارة ألمائية فعي الميولية الميورة الميائية فعي الميولي الميولية الميولة الميائية أهيولي الميولية الميولة الميائية أهيولي الميولية الميولي

 ولا يخلو' اما ان يكون موجودا' او معدوماً ومحال ان يكون معدوماً فان المعدوم قبل والمعدوم مع شي. واحد وليس الامكان موضوع فال هو الامكان مع وان كان موجوداً' فاما ان يكون قاياً في موضوع فكل ما هو قايم لا في موضوع فكل ما هو قايم لا في موضوع فكل ما هو قايم لا في الوجود با هو امكان ار مضاف ال يكون به مضافاً وامكان وجود الشي. والموضوع وخمن ندسيه قوة الوجود والذي فيه قوة الوجود والذي فيه قوة الوجود لانه لو تحقق وجودكل ممكن لحصلت موجودات بنير أياية فالعالم قد سبقه اممكان الامكان في الامكان والامكان والامكان الوجود وقد سبقه الهيولي التي فيه الامكان والامكان والوجوب ألا كلانكان في المتولى حيث تحقق المدول والمكان والامكان والوجوب ألا كلانكان والمحلول وجدمان

وهذا دبل افعوطى الاهمي في مدوث العالم بضورة وهيولاه .. قال وكما تصور وجود موجودات كليسة 'في العقسل' تصور وجود موجودات كلية في الخارج عن العقسل وهي حقايق غتلفسة تختلف بالمخواص كالمقول السهاوية

وقال امعاب الصور هذا البرهان صحيح في الموجودات الزمانية ١٧٤

۲) ب وذلك الثي - د) ب ز واما ان يكون - ه) ب الامكان - د) ب مرجود
 ۳/۲ - ۱) ب م - ۱۰ ب بلا - ۱۰ ب الاول محرف و - ۱۰ ب الرجود

فبول المشكلم الجوهر في قيامه بذاته يستغن عن عل يجل فيه بحيث يوصف المحل به والعرض في احتياجه من حيث ذاته يحتاج الى عل يجل فيه بحيث يوصف المحل به لكن لا يجوز ان يخيلو الجوهر عن كل الاعراض لا لانه يحتاج اليا في قيامه بذات جوهراً لكن عضوص وي وجوده لا يتصور ان يكون له وضع وحيز وبعد واتصال عصورة المحاب "لهنتسام ثم قدرناه حصل فيه المقدار مثلا فاما ان يصادف المقدار دفعة او على تدريج فان صادفه دفعة "حي حصل ذا مقدار فيحون أله حيث وحيز الي فيكون أله حيث وحيز المورة وان صادفه على تدريج او انبساط فكل ما من شأنه ان ينبسط فله جهات وكل ما له جهة فهو ذو وضع وعلى الوجهين جيماً لا يصادفه فله جهات وكل ما له يمة فعو ذو وضع وعلى الوجهين جيماً لا يصادفه متحيز وذا وضم فهو خلف

قال امعاب الربيولي كل حادث في زمان فيجب ان يسبقه امكان الوجود وذلك الامكان اما ان يكون في نفس المقدر واما ان يكون في شي. وبطل ان يكون في نفس المقدر فان المقدر لو قدر عدمه لم ينعدم الامكان فيتمين انه في شي. ما خارج عن الذهن

ع) ب قبامه - ه) ب ز الهيول و - ١٦ ب ينقل ١٧٧ - و) ب ز دفعة - ٣) ب حيث - ٣٠٠٣) ب ـ - ع) ب جباء - ه) ب تحرف يكن يبدم - ١٦) ب قيق -

اتحداً واحدها معدوم والاخر موجود فالمعدوم كيف يتحد بالموجود وان عدماً بالايجاد حصل ثالث فعها غير متحدين بل لا بد من مدومين ويازم ايضاً في خلع صورة الاثنينية مادة مشتر كة كها زم معدومين ويازم ايضاً في خلع صورة الاثنينية مادة مشتر كة كها زم من من صورتها مادة مشتر كة فيتحقق بهذه البراهين ان الهيولي وهم من حيث ذاتها لا يكون بها بسل بواهب الصورة فكانت الهيولي جوهر لان الجيولي لا يكون بها بسل بواهب الصورة وكل واحد منها جوهر لان الجيم مركب منها والجيم جوهر والبسيطان جوهران الميولي من البلحثات بين الفريقين وذلك حظ الحكمة الفلسفة وي السئله بقايا من المباحثات بين الفريقين وذلك حظ الحاكمة الفلسفية لا حظ الحقايق الكلامية وقد عرف من هذه المباحثة ان مذهب لا حظ الحقايق المحدودة قبل وجود الصورة والله الموقي الفيلسفة في ان الميولي موجودة قبل وجود الصورة والله الموقق المحدودة قبل وجودة قبل وجود المدورة والله الموقق أ

ع) ب ز جیماً ( بالاتحاد وحصل -- ه) افاسدین ۱۳۷۳ -- ه) ب اعلی

のハー・リナーファイ・トリント(す)ールーン・

١٢٥ الواحد في نفسه من غير انضهام من خارج كان حين كان واحدًا لم قدر الأول فعها جوهران انضم احدهما الى الشــاني ويــكون الهـيولي • ا واحد منعا موجود او احدمها موجود والاخر معدوم او كلاممها وصورة التكثر' ثارة فيكون ذا صورتين ويلزم ً ان يكون بين •١ الحالتين مادة مشتركة بهايقبل الوحدة تارة والكثرة اخرى فيكون بواهب الصورة وليس تنفك احداهما عن الثانية بجال اصلا اثنين وما تحقق فيه الاثنينية قبل القسمة اما بالانفصال اذا كانا يقبل القسمة ثم صار قابلًا للقسمة فتكون له صورة الوحدة تارة للمادة مادة ويتسلسل وكذلك لو فرضنا اثنين جوهوين ثم خلعنها صورة الاثنينية فصارا شيئاً واحدًا فعلا يخلو امما ان يتحداً وكل معدومان وحصل ثالث بالايجاد فان كان فعما اذًا اثنان لا واحد وان ٢٠٠ لكن كما لا يتحقق امكان الافي مادة لا تتصور مادة الا متصورة واحدة اوكثيرة فانكانت واحدة ثم صارت اثنين افبانضهام كخر اليه ام بتكثير ً ذلك الواحد في نفسه من غير انضهام من خارج فان اين وكما ان الامكان ليس شيئاً متقوماً الا بالهيولي والهيولي ليس شيئاً متقوماً الا بالصورة فيقوم اله.ولي بالصورة وتقوم الصورة • متصلين واما بالعدد اذا كاثا مقدارين وكل ذلك صورة وان تكثر قصد الفاعل حتى يفيض عليها الصور اذلا حيث لهسا ولا وضع ولا بصورة فانها ان كانت عرية عن الصور كلهاكان لا يتحقق نحوهما 317 - いうばり - かうれ - かうがく - かり برهام آخر لو قدرنا الهيولي موجودة متقومة فامما أن يقال هي

فا نجد مفة الا القدرة او كونه قادرًا فكان الذي صحح الفعل من الملي كونه قادرًا هو عاة لصحة الفعل والعاة لا تختلف حكمها شاهدًا وغايباً وكذلك صادفنا احكاماً واتقاناً في الافعال وسبرنا ما لاجله يصح الاحكام والاتقان من الفاعل فلم نجد الاكونه عالماً وكذلك الجواز وسبرنا ما لاجله الجواز وسبرنا ما لاجله يصح الاختصاص فلم نجد الاكونه مع تساوي الكل في محور وبيا الاجتصاص بها العنات الاوان يكون الموصوف بها حياً لا يتصور وبياً فانا لو لم نصفه بهذه الصفات الامنا وصفه بإضدادها من العجز وايضاً فانا لو لم نصفه بهذه الصفات لزمنا وصفه بإضدادها من العجز والجهل والموت وتلك نقايص مانعة من صحة الفعل المحكم ويتعالى

الصانع عن كل نقص وفخصومهم من العطدعلى هذه الطريف اسوفرمنها ً مساهو ً على الاشعرية سؤالان ومنها على المعتزلة اخران ومنهسا سؤال على جميع اما المؤال الدول فقالوا انتم اذا نفيتم الحال وقاتم الاشياء في
حقايقها تتايز بذواتها ووجودها فكيف يستمر اكم الجمع بين الشاهد
والنايب الثاني انكم ما اثبتم في الشاهد فاعلا موجدًا على الحقيقة
وان اثبتم فاعلا مكتسباً فكيف يستمر لكم الجمع بين ما لم يتصور
منه الايجاد وبين ما لم يتصور منه الاكتساب
 امباب الامحلب عن السؤال الاول بانا وان نفينا الحال صفة ثابئة

VIX - (....) - - 4...4) - 1

#### القاعلا الثامنت

# في اثبات العلم بامطام الصفات العلى

قد شرع المسكلمون في اثبات العلام باحكام الصفات قبل الشروع في اثبات العلم بالصفات لان الاحكام الى الاذهبان اسبق والمخالفون من المعتزلة في اثبات الصفات يوافقون في احكام الصفات والمبلوم طرفين احدهما النظر والاست لال والشاني الضرورة والبديهة ثم منهم من يرى الابتدا باثبات كونه قادرًا اولى ومنهم من يبتدي بلادارة ثم يثبت كونه قادرًا عليًا الأدارة ثم يثبت كونه قادرًا عليًا

فال امعاب انظر في اثبات كونه قادرًا اوكم ان الدليل قد قسام ١٠٠ على ان الصنع الجايز ثبوته والجايز عدمه أذا وجد احتاج الى صانع يرجح جانب الوجود فيجب ان يكون الصانع قادرًا كان من الاحيا من يتمدر عليه الفعل ومنهم من يتيسر فسبرناً جملة صفات الحي روماً للمثور على المعنى الذي لاجله ارتفع التعذر وتحقق التأتى والتيسر

ı) ب الاعلى − ٣٠٠ ب . ۱۳۷۳ − ۱۰۰۰ ب .. − ۳۰ ب فسيرنا − ١٣٠٠ ب ان نقع ∸ القدرة في الشاهد حتى لم يجمع بين محدث ومحدث في الشاهد فكريف يصح الجمع بين محدث في الشاهد ومحدث في الغايب

واما المواال عن الفريس قالوا هذا تمسك باستقراء الحال وهو فاسد من وجوه كثيرة منها الكم وجدتم في بعض الفاعلين ان البنا المسلم والمستقراء على كونه قادرا فا الذكرتم و يلماعلى البافي وقاتم البنا ويكون حكمه على خلاف هذا البافي حق الما إليا يعدر عنه البنا ويكون حكمه على خلاف هذا البافي حق حكمتم على كونه قادرا كما البائي الما واداة كان الحكم فاسدا كذاك في كونه قادراً او ذا قدرة اليست المتزلة تخالفكم في القدرة والعلم والادادة عم لا يعنيكم واليام في القدرة والعلم والادادة عم المن تقولون البنا يدل على كون البافي ذا قدرة وعلم وارادة ثم الماء معاشر المتزلة وانتم معاشر المتزلة يلامكم في استقرايكم الشاهد كون الصانع ذا تحددة وعلم وارادة والماء المتزلة وانتم معاشر الاشاعد كون العاني وانتم معاشر المتزلة وانتم معاشر الاشاعد كون العاني المنية والذه وادادة والماء وادادة في المنية والذه وادادة في المنية والده وادادة في المنية والده وادادة في المنية والذه واداة وبالجماة الاستقراء ليس يوجب علماً وان ادعية والمودرة في الملكم شرعم في المديل

قال انفاضي الحربكس أرحمة الله أذا<sup>ا</sup> كنا نعود في اخر الاستدلال بعد السبر والتقسيم والترديد ً والتحويم الى دعوى الضرورة فما باأنا لم ندع البديهة والضرورة في الابتدا

اثر الموال على المغراد قانوا من أتبت الحال منسطم لم يتبت للفعل . القرا من الفاعل الا حاكم لا قرصف بالوجود والعدم والقسادرية اليضاً عند كم حال في الما الوجدت حالة عالة عند كم حال في المنايس الوجدت حالة عالة والقسادرية المياد وما اثبتم عندرة في النايب المنايس الما المنسطح للايجاد هو كونه قدرة لا كونه قادرًا فا حصل في الشاهد لم يوجد في النايب وما ثبت . الالوان والاجسام فان جمع بين الشاهد والنياب بمجرد الحدوث فقولوا ان القدرة الحادثة تصلح لا يجساد كل موجود وان تقاصرت

・サナー いいり・ー かから ー かりは

۳) ب بندر ۱۳۸۰ – ۱۰ ب نندن – ۲۰ ب من – ۳۰ ب منسده – ۱۳۰۴ ب ۱۳۰۰ ۱۳۰۰ – ۱۳۰۰ الاعلاد

حدث العالم وربمــا يقول الخصم الســم رددتم معنى كونه حكيماً الى ٤٣٢ .. كونه مريداً او فاعلاً على مقتضى العلم ورد الكمبي كونه مريداً الى . ، قبل الايجاد في الموجب لتخصيص مال الوجود بالايقاع ونسبة • حيًّا وقد نازعوه في تمسائل الاشكال وتشابه الامثال وذلك عنساد تخصص ولا توقيع فالصفة التي يتأتي بها الايقاع والايجادهمي القدرة والفعل اذا اشتمل على انقان واحكام وجب بالضرورة كون الصائع وهذه الصفات تستدعي في ثبوتها الحيوة فوجب ان يكون الصانع صالحة يتأتي بها التخصيص مطلقاً ونسبتها الى هذا المثل كنسبتها وجدال لكن الحصم يقول نسبة الصنع عندنا الى الذات كنسبته الى قادرًا عالا على رأي والى كونه قادرًا على رأي والى كونه عالاً على عالاً والإرادة ايضاً لا تسعلق بشيء الا بعسد ان يكون المريد عسالاً الارادة والقدرة عندكم فان الارادة عندكم واحدة وهي في ذاتها صفة عن تملق الصفات بالتعلقات ايجادًا هو جوابنًا عن نسبة الذات الى الارادة والقدرة الى هذه ألحال كنسبتها الى حال اخرى فجوابكم الموجبات الجابأ والسؤال مشكل وقد اشرئا الى حسل الاشكال في زأي فنحن رددنا جهلة الصفيات الى كونه ذاتاً واجبة الوجود علو الى مثل آخر وكذلك القدرة ولانها لايتعلقان بالمرادات والمقدورات جلال وكمال تصدر منه الموجودات على احسن نظام وانقن احكام ع يشتق له اسم عن نحو الماده لذات أو اسم لذاته أو اسم من حيث كونه قادرًا عالاً ورد ابو الحسين البصري جملة الصفسات الى كونه

- みみみ - いう jlouis - よいう ail 344 - いう jlouis - 4…れ シェー

فنول اذا احاط المر، علماً ببدايم الصنع وعجايب المخلق من سير المتحركات على نظام وترتيب وثبات الساكنات على قوام وتسديد وحصول الكاينات بين المتحركات والساكنات في جماد ونبات ومن حيوان ومن انسان وكل باحكام واتقان عرف يقيناً ان غارجاً وفي تيه الجهل والجاً ولسنا نحتاج في ذلك الى اثبات فعل في البياهد ثم طرد ذلك في الغايب بل الغايب شاهد والمقل رايد والبصر ناقد ومن داول الاستدلال في مناهج الضروريات عمي من

حيث يبصر وجهل من حيث يستبصر والماب اطام الحرمين عن سؤال الاستقرا بان قال نحن لم نستقر الماليا في الشاهد ولا نحكم على النايب بحكم الشاهد لكنا نقول قام الديل على حدوث العالم واحتياجه من حيث امكانه الى مرجح لاحد طرفي الامكان والمرجح اما ان يمجح بذاته ولذاته او بذاته على بالذات من حيث هو ذات لان الموجب بالذات لا يخصص مثلاً عن المناذات أمن حيث هو ذات لان المعلم المنات الى المالي فيجب ميل فان نسبة الذات الى هذا المثل كنسبته الى المثل الثاني فيجب ان يكون بصفة وراء الذات او بذات على صفة وقد ورد التنزيل

٩) ( حاشية في المتن بنا - ۱۳۲۴ - ١٠) ب فيد - ۲۰۰۰(۲۰) ب طرده - ۲۰۰۰ ب مجية - ۱۴ ب ٠ - ۱۰) زان

٠٠ بالقرب والبعد لا يغني عن همذا الالزام فانا نلزمكم تمسايز الوجوه ٥٠ من حيث يلزم وجوده شي. ويخالف ما نحن فيه حال القرب والبعد • عليه الثاني فمن اين يصبح لكم رد المعاني الى امر واحدٍ وهو النات ٢٧٣ ولا يلزم وجوده مي، منحيث يسلب عنه شي. ولا يسلب عنه شي والاعتبارات بين الاضافي والسلبي اذمن المعلوم كونه علة ومبسدا للمعلول الاول امر او حال سلبي وليس يوجب المعلول من حيث انسه من باب الاضافة وقد يكون من باب الوضع وقسد يكون من باب بالإضافة الى شي. دون شي. فان قرب الجوهر من جوهر قد يكون ۲۲۷ فيبطل اطلاق لفظ العلة والمبدا عليه فتالز الفهومات والاعتبارات عندكم وتايز الاحوال عند ابي هماشم والسلوب والاضافات لاتقتضي كثرة في صفات الذات واستشهادكم انتفاعنه الكثرة وليس كونه مسلوب الكثرة عنه موجباً للععلول الاين لكن لفظ القرب والبعد يطاق على كل جوهرين تقداربا او وتمايز الصفات عند ابي الحسن على وتيرة واحدة وكلكم يشير الى بذاته فان مفهوم انه علة امراضافي ومفهوم انه واجب بذاته امر سلبي وقد تمايز الامران والمفهومان ويدلككل واحسد منعها على غير ما دل مدلولات مختلفة الخواص والحقايق واعتذاركم أن كثرة السلوازم وتقول ابضاً كونه مبدا وعلة لم يدخل في مفهوم كونه واجباً

- ما) ب واعتنادكم - ما) ب الوحود - ١١ ا وجود - ٧) ب د ١٣٣ - ١، ب زالجياي - ١، ب المدين - ١، ب معرف يشدون ج

والصانع ويسمى الثانيأ اسما. سلبية كالواحد والعقسل والعاقسار تقدسه عن سهات مخلوقاته ويسمى الاول اسعاء اضافية كالعلة والمبدا والواجب واشتهي ان تجري في همذه الاسامي مباحثة عقليمة للانصاف والانتصاف

ه٢٣ العقل الأول اهو علة له " بالذات ام المارض أفان كان علة له بالذات واجب الوجود غنياً مطلقاً بل فقيراً محتاجاً الى كسب ولم يكن كاملاً علة بعيدة وواجب الوجود لذاته تام الوجودني ذاته وحصل منسه لا بالمرض فهو مبدأ له بالقصد الاول لا بالقصد الشاني ولم يكن ١٠ مطلقاً بذاته لولا معلومه له بل كاملا بغيره ناقصاً باعتبار ذاته كيف تعقله بذاته فلا يكون توجيه أواجب الوجود الازلي الا الى ذاته على سبيل الاستغنا المطلق عنالكل ووجوه أساير الموجودات اليه على •، ذاته ثم حصل منه وجود شيء آخر ويقوم به وقد يكون الشيء علة للشي• بالذات وقد يـكون بالعرض وقد تـكون علة قريبة وقد تـكون وهم يأبون ان يككون المعلول الاول وساير الموجودات الامن لوازم سبيل احتياج الكل اليه وان قالوا هو علة بالعرض لا بالذات مبدأ لا تكون علة لشي. آخر بالدرض ومما لم يكن مبدا الشي. بالقصد الاول لا يكون مبدأ الشيء بالقصد الشاني فيلزم مسالزم في الاول بالقصد الثاني لا بالقصد الأول أقانا فما لم تكن الملة علة لشيء بالذات فافول العلة والمبدا عندكم يقال على كل ما استمرا له وجود في م

۳) ب ...ان - ع) ب ، - ه) ب بالانصاف - ه) ب استمر OXA - こうパー A…A) シェー w) うらくり ー る) うらくら

• ومبدعه واله كل موجود وفاطره جل جلاله وتقدست اساؤه el Ilsage يَتَخِذُ وَ لَذَا فَهُو تَعَالَى لم يُوجِب ولم يُوجِب وَلم يَلِمُ وَلَمْ يُولَدُ وَاغًا نَسَبَةُ الكُلّ البِهِ نَسِبَة العبودية الى الربوبيـــة إن كُلُّ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَأَلْأَرْضِ إِلَّا آيَ الرَّمْنِ عبدًا وهو رب كل شيء وَ تَغِرُ ٱلْعِبَالُ هَدَّا أَنْ دَعَوْ اللَّوْحِينَ وَلَدًا وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّحْينِ أَن

تباعدا بقدار ما والمقادير بينها لا تنحصر في حدّ فقيل فعند ذل ك والوضع والاضافة فهي امور زايدة على ذاتي ُ الجوهوين فعرف ان • تختلف بالنسب والاضافات وهي لاتنحصر فلوأ قلنسا انهما امران زایــــدان علی وجودهما ادی ذلك الی اثبـــات اعراض لا تتناهی لجوهرين متناهيين لكن ما فيه القرب والبعد متناهيين ً اعني الاين المثال الذي قتلوا" به لازم عليهم

وليس له وجود غيره مثل الابوة بالقيـــاس الى البـنـوة لاكالاب.. فان له وجودا كالانسانيـــة وكونه^ مصدرًا ومبدا هو المعنى المعنى بعينسه ثم حكمتم بان الابوة معنى هو عرض زايدا فهسلا كمتم بان العلية معني هو عرض زايد! حتى يلزم ان يكون الايجاب •• بالذات نوع ولادة ً المملول فان الإضافة هو المعني الذي وجوده بالقيساس الى شيء آخر فافيدونا فرقاً معقوكًا بين اضافة الاب الى الابن وبين اضافة العلة الى على انا نفول الستم اثبتم الاضافة معني وعرضاً زايداً على الجوهر

الاب والابن هو بعينه مــا قدره أ الفلاسفــة من الموجب والموجب والعلة والمعلول تــكادُ السَّمَوَاتُ يتفطِّرنَ مِنـــهُ وَتَنشَقُ ٱلأَرْضُ ٧) ب هي — ٨) ب زعانه و ٣) ب - - ٣) ب فان - ١٠) ب ذان - ٥) ب ثلوا - ١١) ب عليه وكثيرًا ما دار في خالي وخاطرج ان الذي اعتقدوه النصسارى من

<sup>1) 1 00</sup> clil - 4) 1, 11 - 1) 1, 11 - 1) - ch lan

قادر بقدرة حي بحيوة سميع يسمع بصير ببصر مريد بارادة مشكلم بكلام باق رببقاء وهذه الصفات زايدة على ذاته سبحانه وهي صفات وقات الصنائد من الاشرية والسلف ان البادي تعسائى عالم بعلم

موجودة ازلية ومعان قايمة بذاته وخفية الالرب هي ان تكون ذات ازاية موصوفة بتلك ٢٣٠ ان عدَّ عبدالله بن سميد الكلابي خسة عشر صفة على غير فرق بين الصفات وزاد بعض السلف قديم بقدم كريم بكرم جواد مجودالى صفات الدات وصفات الافعال

. اكل وجه فلا صفة ولا حال ولا اعتبار ولا حيث ولا وجمه لذات ما ولايتكثر لا بالكم ولا بالبادي المقومة ولا باجزاء الحقيقة والحد تمم له صفات سلبية مثل تقدسه عن الكثرة من كل وجدر فيسمى واجب الوجود بحيث يكون احد الوجهين والاعتبارين غير الاخر اويدل لفظ على شيء همو غير الاخر بذاته ولا مجوز ان يكون نوع واجب الوجودلفير ذاته لان وجودنوعه له لعينه ولايشاركه شيء لذلك واحدًا حمًّا احدًا صمدًا ومشل تنزهه عن المادة وتجرده عن اضافية مثل كونه صانماً مبدعاً حكيماً قديرًا جوادًا كرياً وصفات ما صفة كاتت او موصوفاً في وجوب الوجود والازلية ولا ينقسم هو طبيعة الامكان والعدم ويسمى لذلك عقلا وواجبأ ولهصفات ١٣٣ قات انهرسن واجب الوجو د بذاته کن پیصور الا واحدًا من

بلا ۱۰ ما اعرف ثب ـ •...•) I eselv ٠٣٠ - ١٠٠ وجودة - ١٠٠ ب ز الازلية - ١٠٠ ب لذاته - ١٠٠

### القاعدة التاسعة

### ني اثبات العلم بالصفات الازيد

طرق يختلفة كما سنوردها مسايل افرادً ان شاء اللهُ وابو الهذيل العلاف. يقال نفسه علم كما قالت الفلاسفة عاقل وعقل ومعقول ام وجوه واعتبادات فقال اكثرهم هي اسماء واحكام للذات وليست احوال وصفات كما في الشاهد من الصفات الذاتية للجوهر والصفات • ا انتهج مناهج الفلاسفة فقال البادي تثالى عالم بعلم هو نفسه ولكن لا ثم امُنلفُ المعزرُ في ان احكام الذات همل هي احوال الذات

وقال ابر هائم هي احوال ثابتة للذات واثبت حالة اخرى قوجب

الله ا د ب زيارها - ١٥٠ - مسمى ب ١ - ١٠٩٨

. و انما الجايز اما لم يستقل بنفسه اعني احد طرفي جوازه احتاج الى علة • ا فات الصنائة عم تذكرون على من يملل الاحكام الجايزة بالملل • الاحتياج الى التعليل فلا يعلل الحكم لوجوبه في النمايب اليس كل وخرجوا عن' هذه القاعدة كونه مريدًا فانه لما لم يكن واجبًا كان يختلفان عندهم في القدم والحدوث بجوازه في الشاهد وكون البادي تعالى عالماً واجب وهو مقدس عن حكم واجب في الشاهد غير معلل اصلًا مثل تحيز الجوهر وقبولـه ممالًا وهذا كله لان الواجب يستقل بوجوبه عن الافتقار الى العلمة امَّا اختيار يختار واما ايجاب علة فوجو د العلم في العالم شاهدًا \* لما كان لا يتحقق الا اذا كان الحكم جانه الوجود وجانه العدم فيعلل الحكم للعرض ومثل قيام العرض بالجواهر واحتياجه الى المحل الى غير ذلك ٢٣٣ لماكان جايزًا احتاج الى علة توجبه وهي العلم اليس وجود القديم لمسا جايزًا احتاج الى اختيار مختار يوجده وثبوت حكم العلة في الشاهد کان واجباً لم يملل ووجود الحادث' لما کان جايزًا علل فات المنزلة تمليل الأحكام بالعلل نوع احتياج الى العلل وذلك

ع) ﴿ مَعَطِ « مِمَالَ ﴾ أو شاء ﴿ ص ه ) ب (شاعد ص ١) ب زبالعلز ٣٩٢ - د) المحيح من وب على - م) ب د ا - ١٩٢٢ - م) ب د اا -

٣٠ الحقيقي بشرط ان يبكون احساحا ملتزماً والاخر ملتزماً والوجوب

نعني بالتعليل الايجاد والابداع حتى يستدعيه الجواز والاحتياج وينعا

الوجوب والاستغنا لكنا نعني بالتعليل الاقتضا العقلي والتلازم

الجايزة والاحكام الواجبة بالملل الواجبة فلا الاحتياج والافتقار غير

موجب للتطيل ولا الاستقلال ولاأالاستغنا مانع من التعليل لاثالسن

٣٣٧ تقدير واحد منعماً دون الأخر فلو جاز تقدير العالم عالماً دون العلم لجاز عالماً شاهدًا مملل بالعلم والعلة العقلية مع معلولها يتلازمان ولا مجوز فان العلم والارادة ' لا يختلفان في العليسة ً والملولية وان كانا مركبة من سلب واضافة مثل كونه مريدًا اي هو مع عقليت» ووجوبه ٰ بذاته ٔ مبدا لنظام الخير كله ً من غير كراهية لما يصدر عنه وصفاته عندهم اما سلبية عضة واما اضافية عضة واماً مؤلفة من • سبيل المناظرة والمباحثة فتظهر مزلة الاقدام ومضلة الاوهام ويلوح العلة والشرط والدليل والحد أما العلة فنقول قد ثبت \* كون العسالم الصفة كاقتضا الصفة الوصف فمن ثبت له هذه الصفات و جب وصفه •١ بها كذلك اذا وجب وصفه بها وجب اثبيات الصفة لهثم عضدوا واوكُّ اي هو مسلوب عنه الحدوث مع اضافة وجود الكل اليـــه ملب واضافة والسلوب والاضافات لا توجب كثرة في الذات الحق من وداء ستر دقيق على اوضح تحقيق وتلاقيق كالامهم بالأرادة والكلام فانه لما ثبت له الأرادة والكلام كان مريداً متكلماً فلاثبت كونه مريداً متكلماً وجب له الأرادة والكلام جوادًا اي هو بهذه الصفة وزيادة سلب اي لا ينحو عرضًا لذاتً ه ونحمه نبلك منهاماً في انهاء كالأم كل صاحب مذهب نهايت على فال الصفائم وخن تعتبر النايب بالشاهسد بجوامع اربعسة وهي ١٠

۱۳۳۷ - ۱۱ ب دوجوده - ۱۲ ابرایه - ۱۳۰۳ فی الحامش من غیر کراهیة لا بصدر عنه - ۱۳۰۶ ب - ۱۳۰۰ انصحبح متن مار ب مار آن

. اقتضت غيرها أفهو " موجود او" حال اوجهة" لا توصف بالوجود الجاب بإن الطرد والعكس شاهداً وغايباً اغا يلزم بعد قائل الحكدين • اثبات العلة والمعلول على اصله تحقيقاً فانه لم يبق الا عبارة اعيانا محضة وذلك كلام اخر ومن نفا الحال وكونها صفة ثابتة في الاعيان لم يصح الحال با فيه مقنع ونقول هاهنا ان سلم مسلم كون العلم علة العالمية فان بينها بوناً عظيماً وامدًا بعيدًا فلا مجوز ان يقتبس حكم أحدهم او وجه اعتبار عقلٍ فلا معني لكون العالم عالماً على اصله الا انه شي يعني بكونه فاعله اهي مقتضية شيئا ام غسير مقتضية وإن اقتضت والمدم والكلام على الاربي ظاهر فقد تكلمنا على ذلك في مسئلة ٢٩٧ من الاخر ولا ان يطرد حكم احدهما في الثاني الا ان عنع مانع اصل التعليل ويرفع العلة والمعلول ولا نقول بعها في الشاهد والنايب ما له علم وليس العلم يوجب حكماً زائداً على نفسه فيقال اي شي اهي تقتضي نفسها ام غيرها فان اقتضت نفسها فذلك سفسطة وان في الشاهد والزم' الطرد والمكس حتى اذا ثبت العلم وجب كون من كل وجه لا من وجه دون وجه والخصم ليس يسلم قائل الحكمين عبرد وذلك ان العلمين انما يتةاثلان اذا تعلقا بمعلوم واحسد والعالميتان المحل عالماً واذا ثبت كون المحل عالماً لزم وجود العلم اعني عالمية البادي تمالي وعالمية العبد بل لا قائل بينهما الا في اسم

١٣٣٤ والجواز لا اثر لهما في منع الاقتضا والتلازم ف للا يتنع عقلا تعليل ٣٥ ولو وجب ْ تعليل كل جايز بعلة وتلك العلة ايضاً نُعلل بعلة ' فيؤدي " •• وعلى مذهب النفاة عبارات عن اختصاصات المعاني بالمسال بحيث الواجب بالواجب وتعليل الجايز بالجايز وزادوا على ذلك تحقيقاً واجبة سوا. قدرت قديمة او حادثة فيكون العالم عالمًا بعد قيام العلم بالمحل ليس مجايز بل واجب لانه من حيث هو حكم العلم لا ذات . والجواز من هذا الوجه لايعلسل البتة بل ينسب الى الفاعمل حتى والعدم ولا ذات لها على الانفراد حتى يقال همي جايزة او واجبة. يعبر عنها بالاسامي وهي على المذهبين لا يطلق عليها الجواز والوجوب من حيث هي احكام بل الوجوب اليها اقرب فانها بالنسبة الى عللها له فلا يتطرق اليه الجواز والامكان ومن حيث هو ذو العلم يتطرق الى ذي العلم الجواز اذ يجوز ان يـكون ذا عـام ويجوز ان لا يـكون الى ما لا بهاية له ولست اقول لا ينسب الى فاعل وان نسبة الجائز في ان يوجد الى فاعسل ليس كنسبة العالميسة في ان توجب الى علم فليفرق الفارق بين تعليل الاحكام بالعلل وبين تعلق المقدور بالقدرة يخصص باحد طرفي الجواز فهو اذًا من حيث انه جايزً لا يعلل بعاسة جانزة فانها على مسذهب مشبتي الاحوال صفسات لاتوصف بالوجو فناموا نحن لا فحكم على الاحكام من حيث انها احكام بابه

١٠ لم يثبت هذا الفرق وبمثل همذا نفرق بين القدرة الحادثة والمقدور ١٠ يقوم العلم به والقدرة ولا عكنك ان تقول العلم والقـــدرة اولًا • سؤال التقدم والتأخر بالذات وان كانا متلازمين في الوجود فان العلة ان تقول انما صاد العالم عالماً لقيام العلم به ولا يمكنك ان تقول انما وائتفا الاضمداد شرط حتى يتحقق العلم ويجوز ان يكون المعن واحد وبهذا يتحقق التمايز بين الشرط والعلة فلا يلزم الشرط على القوم ولكن يلزم علىكل من قال بالعلة والمعلول والشرط والمشروط انما صارت مقتضية الحكم لاستحقاقها التقدم عليه بذاته والملول قام العلم به لكونه عالاً ولو كان حكمهما في الذات حكماً واحداً ذاتاً واستحقاق وجود ولهمذا امكنك ان تقول حصل الفعمل قولنا في الشرط والمشروط فأن المحل يجب أن يكون حيًّا أولًا حتى حتى يكون حيًّا والا فيرتفع التميز بين الشرط والمشروط المذكورة قضية عقلية ورا. اللفظ ولا تظنن ايضاً انـــه راجع الى تقديرنا الوهمي حيث يقسدر استحقاق وجود لاحدهما دون الثاني اغا صار مقتضياً العلة لاستحقاقه التأخر عنها بذاته وبهذا امكنك فان الاستطاعـــة وان كانت مع الفمل وجودًا الا انها قبل الفعل أ بالاستطاعة ولا يكنك أن تقول حصلت الاستطاعة بالفعل وهذا الواحـــــ شرطاً لممان كثيرة لا فيجوز ان تـكون شروط كثيرة لمعني ١٣٨ ولا نظن الدهذا الغرق راجع الى عبرد اللفظ فإن التفرقسة

۷) ب هسینه ۱۳۸۸ – ۱) ب لاستجانه – ۱۹۱۹ جیماً – ۱۹۱۳ ز وجوداً – ۱۹ ب ۱۳۸۵ – ۱۳۰۰ ب.

كذلك ومن الملوم الذي لا مرية فيه ان عالمية النايب وعالمية الشاهد لا يتأثلان من كل وجه بل ها مختلفان من كل وجه فكيف يزم الطرد والمكس والالحاق والجمع اليس لو الزم طرد حكم للعالمية في النايب من تعلقها بمطومات لا تتناهي وحكم القادرية في النايب من صلاحية الايجاد والتعلق بالقدورات التي لا تتناهي الى غاية حق م يكم على "ما في الشاهد بذلك لم ييزم فلذلك احتياج العالمية في مهم الشاهد الى علة لا يستدعي طرده في الغايب فأذ الا تمويل على الجمع على انه عالم بعلم قادر بقدرة فذلك الدليل مستقل بنفسه غير حتاج من المحلول بياب علم بين الشاهد والغليم قادر بقدرة فذلك الدليل مستقل بنفسه غير حتاج .

ومن الجمع أبن الناهد و الغاب الدرط و المدرط قامد الصفائر السم وافقتمونا على ان الشرط وجب طرده شاهداً وغايباً فان كون المالم عالماً لما كان مشروطاً بكونه حياً في الشاهد وجب طرده أفي الغايب في الشرط بين الجايز والواجب لنلك يلزمكم في العلم وانتم ما فرقتم و العلة بين الجايز والواجب وهمذا لازم على المعتزلة غير ان لهم وافيرهم طريقاً اخر في اثبات كون معالى حياً بدون الشرط فان الحيوة بمجودها لم تكن شرطاً في الشاهد ما لم ينضم البها شرط اخر فان البنية على اصلهم شرط في الشاهد ثم لم بجب طرده في الغايب

معبر وأحك

وقال متبور الاموال ان الحد قول الحاد المبنى عن الصفة التي تشترك فيها احاد المحدود خاله المحدود عندهم يسميز عن غيره عاصية شاملة لجميم احاد المحدود وتلك الحاصية حال ويببر عن خلاف المثال بلفظ شامل دال عليه جامع مانع مجمع ما له من الحاصية ١٤٢ وينع ما ليس له من خواص غيره ثم من الاشياء ما يحد ومنها ما لا عن الحاصية ١٤٢ يد على اصلهم واكثر حدود المسكلهين راجع الى تبديل لفظ بلفظ في ذكر شروط لملاء ويققون في المتفاء جوانب لفظا ومعنى غير انهم إذا شرعوا في تحديد الاشياء وتحقيق ماهياتها ياتون بابعد ما ياتي كمن يكون له طبع ولا مادة له من النحو والادب فيمود حسيراً أبدالميكون له طبع ولا مادة له من النحو والادب فيمود حسيراً أبدائيات المشتركة

، فنفول في نحديد الحدوثر ابطه إن الحلد ينقسم ُ إلى ثلاثة معان حد الفظي هو شرح الاسم المحض كمن يقول حسد الشي. هو الموجود والحركة هي النقلة والعم هو المعرفة وليس يفيد ذلك الاتبديل لفظ بما هو اوضح منه ' عند السايل على شرط أن يكون مطابقاً له

۷) ب ز بعد الحال ب بجمیع الحال المناب ب کذا المن انواع
 ۱3۲ - ۱۱ ب بعد من الاثما بالم الحال بما سون النقط لیست
 من الامل الحال با با شرایط المدود الحال با سی حیرا الحال با ب او امسیع الامل المائدید الحال با ب العالمیة الحال با المائد الحال با العالمية العالمية الحال با العالمية با العالمية العالمية العالمية العالمية العالمية العالمية با العالمية با

.٤٢ الوجود بالعلم ّ اوَلَا وأولى ْ منه بالعالمية ثم يحكم بسبق الذات على •١ وافتقار وجود احدهما بالثاني فانكل تقدير وهمي اذالم يكن معقولا فيقال عالم كما يشتق له 'اسم من' الفعل فيقال فاعل وهذا امر راجع اهون الامرين واما ان يقضي بسبق العلم على العالميسة وان يكون امكن تبديله بغيره من التقديرات 'وهذا لا عكن تبديله' بل هذه قضية معقولة فيلزم على ذلك احسد امرين اما ان يترك القول بالعلة والمعلول والشرط والمشروط راسأ ولايطلق لفظ الايجاب والاقتضاء على المعاني بل يقال معنى كون الشيء عالماً قيام العلم به ومعنى قيام • العلم به اتصاف محله بـــه من غير فرق لكن يشتق له اسم من العلم الى اللغة فحسب فلا اقتضا. ولا ايجاب ولا علة ولا معلول وهمــذا الصفات وان يكون الوجود بالذات اوًلا أولى! منه بالصفات من حيث ان الذات قايمة بذاتها والصفات قايمة بها حتى يتكون الموصوف والاقتضاء اسبق على الموصوف وهذا اشنع الأمرين والاستخارة الي من حيث الذات اسبق على الصفة والصفة من حيث الابجحــاب الله سبحانه وتعالى وهو خير خير بذكر الحدوالحقيقة في هذا الموضع وقد اختلفوا في ان الحد عسين ومن الجوامع بين الثاهد و الغابب الحدئو الخيفة جوى وسم المشكللمين

۱۳۹۹ — ۱۰۰۰۱) ب سـ — ۲۰ ب علم ويعلم — ۲۰۰۰ المملم — ۲۰۰۰ اواول ۱۳۶۰ — ۲۰۱۰ افاول — ۲۰ ب استجارة — ۳۰ ب مجير — ۲۰ ب بالحد ۱۳

المحدود أوأغيره وانه والحقيقة شيء واحدام شيئان

قال قاه الاموال حد الشيء وحقيقته وذاته وعينه عبارات عن

وكذلك في جميع الاوصاف فكيف اقتبست معرفة الاجلاً من الاخفا وايضاً فان ذا الثي. قد يكون على سبيل الوصف والصفة وقد يكون على سبيل الفعل والمفعول وقد يكون على سبيل الملك والمملوك اليس روي في التنزيـل رَفِيعُ اَلدَّرَجَاتِ ذُو اَلْمَرْشِ ثُمُ • العرش خلقه وملكه وليس صفة قايمة بذاته فا انكرتم ان يكون ُ

مىنى كونه ذا العلم والقدرة فال^قد يقتبس ائبات العلم والقدرة من كونه عالماً وقادرًا وقد يقتبس من كون الثيء معلوماً ومقدورًا

فبفول المتعلق بالمعلوم علم والمتعلق بالمقدور قدرة فاذا قام الدليل ١٠ على كونه عالماً بالمعلوم فيجب ان يكون عالماً بالعلم' ومحقد ان العلم احاطة بالمعلوم ويستحيل ان تكون الذات محيطاً

وعفد ان العام احاطة بالمعلوم ويستحيل ان تتكون الذات محيطاً او متعلقاً فيجب ان يكون للذات "صفة احاطة" هي المحيطة التعلقة بالمعاومات قان المعزرة معلوم الله بكونه عالماً لا بالعلم ولا بالذات ولا معني \$\$؟.

• الكون المعلوم معلوماً الا انه غير خفي على العالم كما هو عليه فليس ثم تعلق حسي او وهمي حتى يجال به على العلم او على الذات وقولكم العلم احاطمة بالمعلوم تمنيير عبارة وتبديل لفظ بلفظ والا فالعلم والاحاطة والتيقن عبارات عن معبر واحد ومعنى كون الذات عالماً

طردا وعكمأ

عه رمد رسمي وهو تعريف الشيء بعوارضه ولوازمه كمن يقول حد الجوهر المقابل للعرض وحد الجسم هو المتناهي في الجهات القابل للعركات وقد يفيد هذا القول نوع وقوف على الحقيقة من جهة

اللوازم وقد لا يفيد
 وهم مغني هو تعريف لحقيقة الشيء وخاصيته التي بها هو ما هو واغا هو ما هو واغا هو ما هو واغا هو ما هو بناتيات تعمه وغيره وبناتيات تخصه والجمع والمنع ان اريد بعها هذان المعنيان فهو صحيح فيا يجمعه من الذاتيات العامة والخاصة وهو الجنس والفصل وما يمنع غيره فيقع من لوازم الجمع والطرد والمكس يقع ايضاً من اللوازم
 ورئي البدائه يمي إن يكون الموذولا كمون

قال من حاول الجمع بين الغايب والشاهد بالحسد والحقيقة حسد « العالم في الشاهد انه ذو العلم والقادر ذو القدرة والمريد ذو الارادة ١٤٣٧ فيجب طرد ذلك في الغايب والحقيقة لا تختلف شاهدا او غايباً قيل له هذا تعريف الشيء بما هو دونه في المخفا والجملا فان الانسان ربما. يعرف كون زيد متحركاً ويشك في الحركة حتى ييرهن على ذلك

<sup>-</sup> 737 - 1) + 2000 include lifts - 3) + 1 and - 3) + 1 - 3) + 1 include lifts - 3) + 3) + 1 include lifts - 3) + 3.

 اختلفت في ذواتها ولا يسد احدهما مسد الاخر والعقل انما ييز هذه ١٠ صمد غير متناهي الوجود والذات وكل همذه الاوصاف ترجع الى . والارادة والحيوة لجاز اثبات حقيقة واحدة لها حكم العرض والجوهر • اكثر من اثبات حقيقة أ واحدة لها خاصية تتميز بها عن غيرها وهذه العبارات دالة على تلك الخاصية وهي الحجمية في الجوهر والسوادية حقيقة واحدة وأما وصفه بكونه حيًّا عالًا قادرًا انما هو راجع الى الجوهر الى الحيز ونسبته الى العرض اما تقديرًا او تحقيقاً وبمثل ذلك نقول في حق الباري سبحانه ائه موجو د قديم قسايم بنفسه غني احد حقايق غتلفة وخواص متباينة تختص كل صفة بخاصية وحقيقسة لا تتعداها ولكل واحدة فايدة خاصة تخصها ودليل خاص يدل عليها يحكم المقل باختلافها وتمددهما الا باختلاف خواصها والدرهما ٧٤٧ ختلفة في حقيقة واحدة فلو جاز اثبات ذات لها حكم العلم والقدرة في العرض مثلًا فاما تحيزه وقبوله للعرض فذلك تعرض لنسبة ومتملق خاص يختص بها والحقايق اذا اختلفت من هذه الوجوه فقد وفوايدها ودلايلها ومتعلقاتها ومن المستحيل في العقل اجتماع خواص المعاني بهذه الوجوه والا فاعراض متمددة أذا قامت بمحل واحد لم فات الصنائد ليس في وصف الجوهر والعرض بهذه الاوصاف ٢٤٢

المرض - 1) ب ومننا - ۲۰ اذات - ۲۰ ب العرض - ۲۰ ب الد... ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 13

انه عيط و كذلك معنى كونه عيطاً انه عالم واغا وقعتم في الزام لفظ الاحاطة لفائكم ان الاحاطة لو تحققت للذات كانت تلك الاحاطة هو كامطة جسم وذلك الاحتار إلى في اللفظ والا فعنى الاحاطة هو العلم وهو بكل شيء عليم وعلى كل شيء قليم وعلى كل شيء العلوم قبد بكل شيء عليم وعلى كل شيء قلد كونه مقدوراً ويين لا ويعنى المحاطة هو العلوم قد يكون قدياً وين الحيء معلوماً وبين وكونه مقدوراً ويين العلوم قد يكون قدياً وقد يكون حادمًا وواجباً وجايزاً ومستحيلاً وي من حيث هي ذات واحدة كنسبة المقدور من حيث هي ذات واحدة كنسبة المقدور من حيث هي ذات النبات البيماً على قضية واحدة عند كم ام تختلف ويم بكون احدة فيلزم ان لا يكون احدماً اعم والثاني اخص ويجب ان يكون كل معلوم مقدوراً الكرون كل معلوم مقدوراً المناسبة بالاعم والاخص

يخبُرَ عنه التنزيل بالعلم والقدرة قان العنزير تختلف وجوه الاعتبارات في شيء واحد ولا يوجب ذلك تمدد الصفة كما يقال الجوهر متحيز وقايم بالنفس وقابل للعرض ويقبال للعرض لون وسواد وقبايم بالمجل فيوصف الجوهر والعرض بصفات هي صفات الانفس التي لا يعقل الجوهر والعرض

علم انه ماكان مضافاً الى الذات بل الى صفة وراء الذات وذلك مما

۳...۳) ب .. ۱۳۵۰ – ۱...۱) ب .. – ۳) ب عن – ۳) ب وا حاشیة عبّن – ۱، ب بالمرض – ۱۰) ب المرض – ۲) ب ککون – ۲) ب سوال

٠٠ باجماع منا في مسايل وانفراد منكم في مسايل خالفنا هذه القاعــــــة •• بالاتفاق وعندكم الامر والنهي في الشاهد يتباينان \* ويتضادان ومسا • قائم هذه الحقايق ترجع الى الوجوه والاعتبارات فنحن نقول كذلك عقدورات لاتتعلق القدرة الحادثة بها فعي في حكم قـــدر مختلفة و كذلك الأرادة والسمع والبصر واظهر من ذلك كله الكلام فانه صفة واحدة ازلية وهي في ذاتها الر ونهي وخبر واستخبأر ووعله ووعيد ومعلوم ان هذه حقايق ختلفة قد ثبتت لكلام واحد فـــان ١٤٩ في ذات الباري سبحانه وان رددتم ذلك الى الاحوال فن منهب والصفات وقولكم ان الماني انما تتعرف بعددها من خواصها ابي هاشم إنها احوال وعلى كل وجه قدرتموه يلزمكم مثله في الذات ومتعلقها والأرها وادلتها صحيح في الشاهمد غير مسلم في الغايب بل فان القدم والوجوب بالذات والوحدة والقيام بالذات والبق والديمومية' وانه اول واخرأ وظاهر وباطن منزه عن المكان مقدس يدل على الامر غير ما يدل على النهمي وكذلك المجبراً والاستخبار عن الزمان حقايق ختلفة لو اعتبرناها شاهداً لكان لكل واحدة منها دليل خاص يدل عليه ومع ذلك لا يوجب تعدداً في الصفات يتايزان من حيث الحقيقية والدليل والمتعلق فمان متعلق الامرغير متملق الخبرُ والخبر يتعلق بالقسديمُ والامر لا يتعلقُ ٢٠٠٠

۱۹۶۳ - ۱۱ ب والديومه - ۱۱ ب د و ... و ... - ۱۱ ب ز ذلك - ۱۱ ب يتافيان - ۱۱ ب دل - ۱۱ ب الخبر - ۱۷ ب التلم - ۱۸ ب ز لان - ۱۸ افي الماش والمادن
 ۱۵۰۱ - ۱۱ بي الماش والمادن - ۱۲ ب الي الماش الا بالمادن - ۱۸ ب الي الماش الا بالمادن - ۱۸ ب الي الماس الا بالمادن - ۱۸ به الي الماس الا بالمادن - ۱۸ به الي الماس الا بالمادن - ۱۸ به الي الماس اله بالمادن - ۱۸ به الماس اله بالمادن - ۱۸ به الي الماس الم

وياز اثبات علم له حكم القدرة وجاز اثبات لون له حكم الكون ويازم على ذلك اجتماع المتضادات وذلك من امحل ما يتصور ومعا بومغ ذلك وهو افوى ما بمعك بو في اثبات الصفات قوانا الله عالم قادر وقول المعطل مئلا ليس بعالم ولا قادر اثبات وتفى لا عالة فلا يخلو الامر فيه اما ان يدجع الاتبات والنفي لك الذات وانها معقولة دون الاتصاف بالماليية أذ ليس من ضرورة العلم كونه عالما ولذا في كونه ذاتا قايا بالنفس عستضياً من كل وجه ان يعلم كونه مما أونه عالما قادراً ولا من ضرورة نفي العالمية نفي الذات فان جاعة من المطلة نفوا كونه عالما وقادراً مع اقرادهم وعلمهم بثبوت كونه عالما وللمطلة نفوا كونه عالما وقادراً مع اقرادهم وعلمهم بثبوت تثبت وقد ابطلنا القول بالحال فلم يبيق الا القسم الاخير وهو الرجوع الما العبد المنابل على حيالها ولا الحالم التبديد أوهو الرجوع الى المالية المنابل المنبل على المنابل فانها لا تنبيد أوهو الرجوع الى المالية المنابل المنبل المنبل المنابل المنبل المنابل المنبل المنبل

فان المغزز انتم اول من اثبت حقايق مختلفة وخواص متباينة .. لذات واحدة حيث قلتم الرب تعمالى عالم بعلم واحمد يتعلق مجميع المعلومات ومن المعلوم ان العلم بالسواد مثلا ليس عاثل العلم بالبياض بل يخالفه لان الثلين عندكم لا مجتمعان وقد مجتمع العلمان المختلفان أ

۱۶۷ - ۱، ب ـ - ۲) ب ز في حقيقة واحدة - س) ا حاشية والقادرية ۱۶۵ - ۱، ب الاخر - ۲، ب ـ -

.. والمحل بخلاف قولنا انه عالم قادر فان المالم ذو العلم حقيقة' والقادر ٠٠ الذات فانها راجعة الى النفي لا الى الاثبات فعني كونه قسديماً انه لا الى المتعلقات وهذا غير مستبعد وانا المستحيل كل الاستحالة اثبات لذات وإحدة وذلك غير معقول وإما صفات الذات التي ليست ورا. والحصول دليل القدرة واثرها فعما ممنيان ممقولان بحقيقتهما فسلا يتحدان في ذات كالايتحدان بذاتها حتى يكون حقيقة احسدهما حقيقة الثاني و كذلك قلتم معاشر المتزلة ان المالية ليس بعينها معنى من ُ ساير الصفات حتى يلزم ان يقال يعلم من حيث يقدر ويقدر من اول له ولا اخر ومعنی کونه واحدًا انه لا شریك له ولا قسیم ومعنی ۲۰۷ وجوده غير مستفاد من غيره ومعني كونه قايماً بنفسه انه غير محتاج علوم مختلفة لا في حكم خواص ميباينة وكذلك نقول في الكلام فسان الامر والنهي والخبر والاستخبسار شملتهما حقيقة الكلام فاجتمعت في حقيقة واحدة واختلفت اعتبارات تلك الحقيقة بالنسبة ذات واحدة لها خامية العلم وخاصية القدرة والارادة اليع غير ذلك حيث يعلم ويقدر بعالمية ويعلم بقادرية وتجتمع صفتان وخاصيتان الى مكان وزمان بل هو مستغن على الاطلاق عن الموجد والكان ذو القدرة حقيقة والاحكام والاتقبان دليل العلم واثره والوجود كونه غنيًّا انه لا حاجسة له ولا فقر ومهني كونه واجباً بسذاته ان لاستحالة البقا وتقدير اختسلاف التملقات والعلم القسديم في حكم

وموجوداً وواجباً وجايزاً ومستحيلا واما استروكم بطريق النفي والاثبات على اصل نفاة الاحوال غصوص ممين فلا يتصور اثبات ذات على المطلاق الا في مجرد على حال كونه عالماً هذا كمن يعرف على يجمع الى المام بذات على اللفظ او يرجم الى وجه واعتبار فقولنا عالم يرجم الى العام بذات على على حال كونه عاماً هذا كمن يعرف بكونه موجوداً ولا يعرف كونه واحتبار وعند مميني الاحوال قولنا عالم يرجم الى اثبات ذات .. كذلك نقول في الصفات فيطل استدلالكم بالنفي والاثبات والوجوه واساء وانما تختلف العلوم باعتباراً متعلقاتها وتجاثل باتحاد المتعلق والحديات واحدة وانما تختلف العلوم على حقيقة العلمية حتى لو قدرنا تقديراً لحال جواز بقاء العلم المادث لتعلق العلم الحادث بمواومين ومعلومات واسرفيدان العلم على كل حال يتبع الملوم غتلف في الشاهد .. يكسب الملوم صفة ولا يكتسب عنه صفة فالعلوم تختلف في الشاهد ..

ب يسرف ١٥٧ — ١١ اولد — ١١ او الهامش باختلاف يجوز ان يقال احدها وصف اضاف والثاني وصف حال وصفة اذ الاضافة من لوازمها لذاتها بل هما حقيقتان تمرض لهما الاضافة الى المنطقات والاضافة معنى لا تعرض لمه الاضافة واذا بطلت هذه ٢٥٤ المتطقات والاضافة معنى لا تعرض لمه الاضاف واذا بطلت هذه ٢٥٤ الوجوه تعين انعها صفتان قايمتان بالذات عبر الشرع عن احداهما بالعلم

وعن الثانية بالقدرة
 قات المغرفة غن لا ننكر الوجوه والاعتبارات المقلية لمذات واحدة ولا نثب الصفات الا من حيث تلك الوجوه اما اثبات صفات هي ذوات موجودات اذلية قدية قاية بذاته هو المنكر عندنا فانها اذا كانت موجودات وذوات وراء الذات فاما ان تكون عين وبطل قولكم هي وراء الذات وان كانت عين الذات فهي عادئة ويتية وليس من منهبكم إنها حادثة وان كانت قدية فقد شادكت الذات في القدم والوجوب بالمنات ونني الاولية فهي الهة أخرى فان القدم اخص وصف القديم والاعتبراك في الاخص يوجب

الاشتراك في الاعم
 ومن الولزامان على فولكم انها قايمة بذاته ان القايم بالشيء
 حتاج الى ذلك الشيء حتى لولاه لما تحقق له وجود به فيلزمكم ١٠٥٠ اثبات خصايص الاعراض في الصفات فان العرض هو المحتاج الى على يقوم به ويلزمكم اثبات التقدم والتأخر الذاتي العقلي في

30y — ۱۰۰۰(۱) ب ــ – ۱) الغمي – ۱۰۰ ب ام – ۱۰۰ ب الهية – ۱۰۰ ب ــ ماب الم بكون وجوده به [ب ــ] (آمام بذاته اسبق . فما ورد في هذا الموضع لا من له فلا ريب في ان (تاسخ خطية)

- 111

القادرية لجواز العلم باحدهما مع الجهل بالثاني وفال ابو هائم العالمية حال والقادرية حال ومفيدهما حال يوجب الاحوال كلها فلا فرق في الحقيقة بين اصحاب الاحوال وبين اصحاب الصفات الا ان الحال متناقض للصفات أذ الحال لا يوصف بالوجود ولا بالعدم والصفات موجودة ثابية قياعة بالذات ويلزمهم و

سوه يلزم ذلك التناقض مذهب الصفاتية و اما الوسترول بالنفي والإثبات فصحيح واعتراضكم فاسد فنقول قد قام الدليل على كون الصانع عالماً قادراً فلا يخلو الحال اما ان يكون الاسمان عبارتين عن معبر واحد من غير تفاوت اصلاً .. من نفي القادرية ويلزمكم أن يوجد العالم من حيد تفاوت اصلاً .. العالية كما يدل عيم العالية بفهم القادرية ويلزمكم أن تنفى العالية اطلاق لفظ العالم القادرية ومن الملوم الذي لا مرية فيه أنه ليس عقولنا فروقاً ضرورية مين كونه عالماً قادراً ويين كونه موجداً خالقاً فاوكان الاسمان مترادفين ترادف هذين الاسمين لكنا لا ندرك بمقولنا هذه التفرقة ثم ليس مجوز ان يقال احد الوصفين وصف اثبات وإلثاني وصف نفي فانعها في عمل تصور الفهم متساويان وليس

۳) ب ما ب المال ما ب في الجوهر
 ۳) ب ما ما بالما ما ب فيلزم ما ما من فهم ما ب فيلزم ما ما من فهم ما ب فحيثد ما باب ما ما با فرقا فروريا

بان الحال لا موجودة ولا معدومة جاز لتبتي الصفات القول بان الحال لا موجودة ولا معدومة جاز لتبتي الصفات القول بان الشفات لا عين الذات ولا غير الذات على ان كل حقيمة التأمت من المرين محقين في الشاهد مثل الانسانية فانها التأمت من حيوانية من الرين محقين في الشاهد مثل الانسانية وانها النابة او غيرها لم غيرها و كذلك جزء كل شيء لا عيده ولا فيره عي الإول فقولكم ان كانت قيده ولا القدم هو اخص وصف الاله دعوى لا برهان عليها فان معنى الالهية مهو فات موصوفة بصفات الكبال فكيف نسلم ان كل صفة ازلية هو فان الاخص اخص الاوصاف فيجب ان يبين اعم الاوصاف الام من قال القدم هو الخص الخاصل الاعم فا الاعم في المكبة من اعم واخص الاعم فالاعم في الاصبة من اعم واخص في الاعم واخص الاعم واخص الاعم في الاصبة من اعم واخص الاعم واخص عين الاعم واخص

والما فرلكم أن الصفات لو قامت بذاته تمالى لاحتاجت اليها
وكان حكمها حكم الاعراض وكان وجود الموصوف اسبق واقدم
بالذات على وجود الصفة فهذا مما يستحق أن يجاب عنه
فنفول معنى قولنا الصفات قامت به أنه سبعانه يوصف بها فقط
من غير شرط أخر والوصف من حيث هو وصف لا يستسدعى

۳) الثبت – ۱۰۰۰ ب بـ – ۱۰۰ ب ز (ائتسم فاتما – ۲۱ ب ان – ۲۷ ا عرف غيرًا ب كان غيرا ۱۷۰۷ – ۱۱ ب ز من قال – ۲۱ ب ما از (ثانيا) لا

الذات والصفات وهذا كله محال

وساعدهم جماعة من العموسة المعلمة في الزام هذه الكمايات وزادوا عليهم بان قسالوا قام الدليس على ان واجب الوجود مستخن على الاطلاق من كل وجه فن اثبت له صفة ألداته ازلية ممناً وحقيقة قاية بذاته فقد ابطل الاستخنا المطلق من الصفة والموصوف جمياً و فاحتاجت في وجودها الى ذات تقوم بها اذ يجب ان تقول قسام العام كاله في الالهية اذا قامت به هذه الصفات حتى لولاها لماكان الاها مستخنياً على الاطلاق في اذاً المستغنى على الاطبلاق لا يكون الا الوالم واحداً من كل وجه ولا كثرة فيه من وجه

وات العنار كما الكرتم إثبات صفات الذلة الكرنا عليكم
 اثبات موصوف بلا صفة الكارا بإلكار واستبعاداً باستبعاد
 دليراً بين النفي والاثبات ام غير الذات اغا يصبح اذا كان التقسيم
 دليراً بين النفي والاثبات فأن من قال هذا عينه وهذا غيره قد يعن ونجوز وجود احدها مع عدم الثاني او مع تقدير عدم الثاني وغن
 لا نسلم إن الصفات اغيار ولا نقول إنها عين الذات لان حد الغيرين
 عندنا هو المن الثاني لا المن الاول ثم أن جاز لشيق الاحوال القول

۳) بازیداند – ۳۰۰۰۳۰ بازلیدادا – ۲۰ به ان – ۲۰ با مفتد ۱۳۶۳ – ۲۰ ۱۰۰۰ – ۲۰۰۰ مازیداد والصفات الازلية 'يستحيل ان تكون الة فبطل الالزام وذال الايهام فان الفعرسة الصحيحة العقاسة ان الموجود ينقسم الى مهمه واجب بذاته والى عكن بذاته وواجب بغيره فالواجب بذاته ليس وجب بذاته واحداً من كل وجه كم كثرة فيه بوجه من الوجوه لا يتصور الا واحداً من كل وجه كم كثرة فيه بوجه من الوجوه لا يتركب ذاته من جنس وفصل مم واحد عن صاحبه بفصل بجصه فحيئذ تتركب ذاته من جنس وفصل مم تكون الاجزا مقومات للجملة لا بالمقوم والواجب بذاته لن يتصور الا واحداً والمماني التي اثبتموها علله والمان تكون واجبة بذاته لا يتكون وابياً بذاته أن يكون النبان واجباً الوجود وذلك عال كا قدمناه واما ان لا تكون واجبة بذاتها بل يكون واجبة بذاتها بل كون واجبة بذاتها بل يكون واجبة بذاتها بل يكون

في ربع قسمة الوجود الى واجب بذاته والى واجب بغيره دليل
 قاطع على نقض الزامكم فان الوجود من حيث هو وجود قد عم
 الواجب والجايز والوجوب من حيث هو وجوب قد خص الواجب فاشتركا في الاعم وافترقا في الاخص وما به عم غير ما به خص فتركبت ٢٠٧٠ الذات من وجود عام ووجوب خاص فهو كتركيب الذات من واجب الذات تمديد

۱۱) ب زلیس الان الذات ولاکل مفته لموصرف یستحق ان
 ۱۹۵۹ – ۱) ب لن – ۱۰۰۰۹ ب س – ۱۰۰۰۹ الش الا – ۱۰۰۸ ب س ما ب الش الا – ۱۰۰۸ ب د عام و – ۱۰۰۰ واجبي والذات ولمله واجبني الذات – ۱۰۰۰۰ ب اجزا به –

الاحتياج والاستغنا ولا التقدم ولا التأخر فأن الوصف بكونه قدعاً وأجباً بذاته من حيث همو وصف لا يستدعي كون القدم والوجوب عتاجاً الى الموصوف ولا كون الموصوف سابقاً بالقدم والوجوب بل الاحتياج انحا يتصور في الجواهر والاعراض حيث لم تكن ممه فكانت فاحتاجت الى موجد لجوازها وتطلق على الاعراض خاصة وحيث لم تمقل الا في عال واحتاجت الى عل وبالجناة الاحتياج انما يتحقق فيهاً يتوقع حصوله فيترقب وجوده ولن يتصور الاحتياج انتعابي المحتياج المحتياء المحتياج المحتياء المحتياج المحتياء المحتياج المحتياء المحتياء المحتياء ال

راما الجواب عن فول الفعرسة المه تمالى مستمن على الاطلاق. قيل الاستغنا من حيث المذات المه لا مجتاج الى مكان ومحل والاستئنا من حيث الصفات المه لا مجتاج الى شريك في القسارة والفعل ومعين في العلم والارادة ووزير في التصرف والتسدير فهو يتمالى مستمن على الاطلاق واغا يستمنى بكال صفاته وصفات جلاله بوجوبه في وجوده عن موجد ولا يقال انه لما استمنى عند ذلك والموموف عناج المي محتاجاً اليه كذلك نقول انه استمنى بذاته وصفاته فلا يدحياج الى الصفة ولا الصفة احتاجت الى الموصوف وانما يتحقق الاحتياج ان لو كانت الصفة على مثال الالة والاداة والاداة والاداة المديني بذائه والاداة والاداة المديني بنائه ميال المائه والاداة المتعقق الاحتياج ان لو كانت الصفة على مثال الالة والاداة المتعقق الاحتياج الى الموسوف والمحالة المديني بنائه ميال المائه والاداة المتعقق الاحتياج الله و كانت الصفة على مثال المائه والاداة المتعقق المحتياج الله المنائد والمحالة المنائد والمنائد والمداة المتعقق المحتياج المنائد والمنائد والمنائد والمنائد والمنائد المنائد والمنائد والمنائد والمنائد والمنائد المنائد والمنائد والمنائد والمنائد والمنائد والمنائد والمنائد والمنائد والمنائد والمنائد المنائد والمنائد والمنا

فبل ربيم انتم وضعتم همذه الاصطلاحات' حيث ضاق بكم ٢٧٧ التزام الوجود وشعوله

فتنول العموم إذا حصل معن مفهوم من لفظ متصور في ذهن كان شعوله بالسوية لست اقول شموله بالنسسة الى ساير الموجودات و المجول شعول ه بالنسبة الى قسعية الاخصين به وهو الوجوب و المجواز والقول بانه في الواجب اولى واول تفسير لمعنى الواجب اي هو ما يكون الوجود له اولى واول حتى لوتركنا لفظ الواجب جانباً وقلنا الوجودينتسم الى ما يكون الوجود كه اولى واول والى ما يكون الوجود له لا اولى ولا اولى كان التقسيم صحيحاً مفيداً

 $x_1$ )  $y_1$   $y_2$   $y_3$   $y_4$   $y_5$   $y_5$   $y_5$   $y_5$   $y_5$   $y_6$   $y_6$   $y_6$   $y_7$   $y_7$ 

قان أفعومة الوجود ليس يعم القسمين بالسوية بىل هو في احدهما بالاولى والاول وفي الثاني بلا اولى ولا اول فلم يكن جزا مقوماً فلم يصلح ان يكون جنساً فلم يلزم التركيب منه والتقوم به في هذا بعينه في الوجوب جوابناً فان الوجوب ليس يعم والقسمين بالسوية فلم يكن الوجوب جزا مقوماً فلم يصلح ان يكون جنساً فلم يلزم التركيب منه والتقوم به

قان الهموسة الوجوب معنى سابي معناه ان وجوده غير مستفاد من غيره فلم يصلح ان يكون فصلاً للوجود فير واذا لم يصلح ان يكون فصلاً لكونه معنى سلبياً فلا .. يصلح ان يكون جنساً لكونه معنى سلبياً والزمتمونا كونه جنساً اذ قلنا ذاته تمالى واجبة لذاتها وصفاته تمالى واجبة لذاتها ايضاً بعنى ان وجودها غير مستفاد من غيرهما فلم لا يجوز ان يكون اثنان كل واحد واجد أوجب الوجود لذات فان الزمتمونا لايريراك في شيء والافتراق في شيء آخر لزمكم في الوجوب ..

فامن انفعومنة الوجود يطلق على الموجودات بالتشكيك لا بالتشريك ولاً بالتواطؤ اذً معتاه انه وان عم الا ان عمومه ليس بالتسوية فانه في الواجب لذاته وبذاته فهو اولى واول وفي الجايز لغيره

/rx - 1) ウェー a) l ig liblich ウェー m) ウモー

<sup>•) →</sup> ṣṭēl — +) → التركيب — x) → ṭ وكيف — x...x) → " — x) → التركيب = x...x)

. ، واذهاننا تسليم المسئلة وزيادة امر على الصفاتية ويلزم عليه ان يقال له ١٠ الخارج فذرك تغيير حقيقة الشيء الواحد بالنسبة الى شيئين والحقايق • من أ جنس وفصل على اصطلاح " النطق فيصلح أن يركب منها ونطق فما الفرق بين وجود عام' ووجوب' خاص وبين عرض عـــام ولون خاص والتركيب "كالتركيب" الا ان احد العامين والخاصين والفرق من هذا الوجه ليس يقدح في غرضنا من الالزام فسانا لم نلزم ٢٣٤ مركب ثم الوجوب ان كان معنى اثباتياً في المذهن غير اثباتي في حد الشي. والثاني عام وخاص لا يصلح أن يركب منهما حد الشي العقلي لا في الوجود وكذلك الانسانية في كونها مركبة من حيوة بالصفة اعم من المحدود بالحدثم القول بأن تركبه بالقياس الى عقولنا مادة ال وجنس وفصل وخاصية وعرض الى غير ذلك من انواء على خلاف ما هو به فسانه في ذاته غير مركب ً وفي التصور العقلي التركيب بالقياس الى عقولنا لا بالقياس الى ذاته ثم هو معرفة المعلوم كون الباري تمالى عدودًا بل الزمنـــا كونه موصوفًا والموصوف لا تختلف بالنسبة اصلًا وان كان الوجوب معنى سلبيًا في الذهن فقد استغي بكونه نفياً عن الزام التركيب الذهني وعندهم المعاني السلبة الايجابية النير اضافية لا تخلوا من التكثر سوا. كانت في الذهن او لا قرجب التكثير سوا. كانت في السذهن او في الخارج والمساني فبل لريم التميز بين العرضية واللونية تميز في الذهن بالاعتبار

۱۹) بـ - ۱۰۰ بالمام - ۱۰۱ عرف رجوب دب کذا - ۱۰۰ بالدرکیب
 ۱۰۰ با احاثیت ارباب
 ۱۲۲ - ۱۰ ب ز وحورة - ۱۲۰ بترکب - ۱۳ ب الاطافیة -

لفايدة الاولى ثم الوجوب لا يفهم الا وان يفهم الوجود اولا حتى لو رفع الوجود في الوهم ارتفع الوجوب بارتفساعه وهو ٌ معنى ذاتي فالوجود ذاتي للواجب بهذا المدنى وبمعنى انه اولى به وانه لذاته وبذاته

وانه لنيره على خلاف ذلك

دمن المجواد الهم قالوا الوجوب معني سلبي حتى لزمهم ان يقولوا •

الجواز المذي في مقابلته معنى ايجابي وليت شعري كيف يستجيز
الماقل من عقله ان يرد معنى الوجوب الى السلب والجواز الى الايجاب
اليس الوجود اولى بالواجب فكيف صار اولى بالجائة اليس الوجوب
تمير المقل ودوار في الراس وتطرق الوسواس الى صدور الناس
اغا يرد على المدنى لا على بجرد اللفظة فالمعنى المام للواجب والجائز غير
المعنى الخاص باحد القسمين فاذا لم يكن التركيب " تركباً من جنس
وفصل كان تركباً من عام وخاص فيفيد احدها من التصور مالا •

وفيده الاخر فيلام منه عين ما يلزم من الفصل والجنس
فولا المنولة بالدمن بالاعتبار المقلي لا

ع) ب منیده (لنایدة - ه) بومذا هو - ه) اولا واول فانه له - ه) ب ذ کان ۱۳۲۳ - ۱۱ ب دوران - ۲۰۰۳ ب س - ۱۳ ب النظ - عاب بان ۱۳۰۰ - ۱۱ با فید - ۱۲ ب - ۱۸ تمیزا - خصوصاً على اصلهم فانهم قالوا علمه تمالى' فعلى لا انفضائي وعند المشكلمين العلم يتبع المعلوم وعندهم المعلوم يتبع العلم والمقدور يتبع القدرة وعن هذا قالوا انما يصدر عنه العقل الاول لعلمه بذاته فاذا لم يكن العلم معنى سلبياً ولا معنى اضافياً ولا مركباً منهما فتمين انه قات الفورسة المبدا الاول يعقل ذاته ويعقل ما يلزم ذاته وعقله لذاته من حيد المداد الاول يعقل ذاته وهو عاة المبدإ الثاني وهو الملاول الاول فلزم وجوده من حيد انه يعقل ذاته وساير الاشيا. الملاول الاول فلزم وجوده من حيد انه يعقل ذاته وساير الاشيا. تكون معلولة على نسبق الوجود منه وتجرده لذاته عن المادة امر سلي ولا مدر ولا نجم ولا شجر وكذا الى غير نهاية فهذا السلب وان بلغ منه فلزم ان يكون عالاً لتجرده عن المادة وعجريده عن المادة مليا لذاته ار المعي لان العقل هو المجرد عن المادة وعجريده عن المادة مليا الذي مماد المعالم ومعد أي كانت حجاباً عن التعقلات فلا ارتفع الحجاب ماد العقل مدركاً عند ارتفاع المجاب المعتول ونش اذا أخرد عن المادة عقل ونش يختص ذلك التعقل الباري تعالى بل كل عقبل ونفس اذا تجرد عن المادة عقبل وادرك يقدار تجرده ثم ذات المقل الاول لا يجتجب عن ذات ابذاً وادرك يقدار تجرده ثم ذات المقل الاول لا يجتجب عن ذات ابذاً

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 14

٥٢٥ بذاته غير اعتبار علمه بغيره واعتبار اضافة العقل الاول اليه عندكم ٢٢٣ الملم والقدرة يحصسل فهو على خلاف وضع الاسامي الاضافية والوجوه العقلية لزمكم التكثير في الذات فنحن نسميكل اعتبار • في خارج ومن المعلوم انا اذا قلنا يعلم ذاته ويعلم غيره فليس علمسه بذاته علما بغيره من الوجسه الذي كان علما بذاته بل اعتباد علمه وما سميتموه من المعاني بالمعاني الإضافية فعندنا كونه خالقاً رزاقاً غير اعتبار اضافية العقل الثاني اليه واذا اختلفت الإعتبارات صفة وما سميتموه بالمعاني السلبية فعندنا القدم والوحدة بمثابتهما فان معنى القديم انه لا اول لوجوده ومعنى الواحد انه لا انقسام لذاته فنفى الاولية بالضرورة "يقتضى القدم ونفى الانقسام لا يقتضى العلم والقدرة فقد يخلو الشيء عن الجهل والعلم كالجماد فاذًا معنى العالمية •' بمثابتهما فان معني الخالقية يتصور من الخلق والرازقيسة من الرزق وبقي عندنا انا اثبتنا معاني من' كونه عالماً قادرًا حيًّا فان رده الى ١٠ والقادرية ليس معنى سلبياً وليس هو ايضاً معنى اضافياً فــان الاسم الجاهلُ قد يتصور ولا يكون عالماً فهو اعم وحتى يقال ان معنى كونه قادرًا انه غير عاجز فان غيرالعاجزقد يتصور ولا يكون قادرًا الاضافي من المضاف يتلقى بمني انه يجصــل الفعل اولا حتى يسمى فاعلا وليس كذلك كونه عالما قادرا فان وجود المعلوم والمقدور من لسلبية غير ممكن حتى يقال معنى كونه عالماً انه غير جاهل فان غير

م) ل المالرج ۱۳۵۰ – ۱) ب ـ – ۱۳ امن الماني – ۱۳ ب رازقا – ۱۴ المبل – ۱۰ اينتني الوحدة واما نفي الجهل والدجز

حيث يعلم اللازم فقد تمسدد الاعتبارات فتكثر المذات بتكثر الوجوه والاعتبارات على ما سنفرد مسئلة في العلم الازلي خاصة وتحقيق تعلقو بالمعلومات لكن المسني يختص بمسئلتنا همنه الزام الوجوه والاعتبارات في الصفات التي اثبتموها وقولكم تجرده عن • المادة الرسلبي اي هو مفارق ليس في مادة اصلالا للشيء جرده عن

فتا من الملوم ان قولنا عالم يشمر بتبين المملوم وقولنا ليس في ١٢٣ مادة يشمر بنفي المادة عنه والمفور ثان متفايران لفظاً ومعنى فكيف يقال احدها هو الساني بعينه لعمري يصبح ان يقال احدهما سبب البيء وعقله للمائي بعينه لعمري يصبح ان يقال احدهما سبب وجود الثاني على معنى ان المادة اذا متقلت وارتفع الحجاب فادرك في الذهن والعقبل فيا كذلك اذا ارتفعت المادة يتبين الشيء المقول الوجهين صحيح أما ان يكون احدهما عين الشاني حتى يكون على هذه القاعدة تنكلم عليها بعد هذه المسئلة ان شاء الله تعالى بها ويقول اذا كان الوجود من حيث هو وجود يعم الواجب والممكن فالذات القايم بالنفى يخص الواجب من امر ورا، ذات هم الواجب والممكن والممكن فالملكن فا الذي يخص الواجب من امر ورا، ذات هم تعم الواجب

۳) ب ائبتوها - ۳) ب وقولمم - ۲) ب ز لذانه - ۱۰۰۰ ب س
 ۱۹۲۹ - ۱) ب وعلت - ۳) ب ارتفت الصداء وغنلت - ۳) ب من البسن (كذا) تسن - ۲) ب ارتفع - ۱۰ اصحیحا - ۲) ب الاطلان

فهو عاقب بنفسه ابداً وكل عقل ونفس مفيارق المهادة فعكمه كذلك الا إن من المواد ما يكون في اللطف ما يكون كالاجسام الساوية فيكان حجابها لعقولها ونفوسها اقل تأثيراً المي أن يصبل في الدرجة العليا الى ما لا يجالط مادة البتة فيكون آكل الاشياء تمقلا الدرجة العليا الى ما لا يخالات مادة البتة فيكون آكل الاشياء تمقلا الدرجة السفل الى ما لا يفارق مادة البتة فيكون اكثر الاشياء تبدل في خودا وجودا والعقل الاول وان فارق المادة من كل وجمه الا ان ذاته بمكن الوجود فلم يخرج عن الامكان وطبيعة ذاته باعياء أدراكاً لا اجل الاشياء كألا اذ هو برى عن طبيعة ههم الإجل الاثيياء كألا اذ هو برى عن طبيعة مهم الابتياء الاثياء كألا اذ هو برى عن طبيعة مهم الإجل الاثياء كألا اذ هو برى عن طبيعة المهم الإيناء الإيناء الإيناء من طبيعة المهم الإيناء الإيناء الإيناء المهم الإيناء المهم ا

قات الصغائة الباري تعالى يعلم ذاته ويعلم ما يلزم منه بعلمين ام بعلم واحد فان قلتم المملومان يستدعيان علمين فقد ناقضتم مسذهبكم وزريتم علينا وإن قلتم بعلم واحد فيعلم الذات من حيث يعلم اللازم.. ويعلم اللازم من حيث يعلم الذات فيجب ان تكون الذات لازماً واللازم ذاتاً لانه انما يلزم منه ما يلزم لعامسه بذاته وهو من حيث ذاته يعلم اللازم فيوجد منه الذات كم يوجد منه الدات لا من

۳۰۰۰۹) ب سـ – ۱۰۰۰ ب لادة – ۱۰۰۰۹ ب بعد (اکثر تائیراء – ۱۰۰ ب احسن - ۱۰۰۱ اوزدم – ۱۰۰۰ الذی

ناصة عليها اوردوا فصولاً سلبية على ان تطلع الطالب على نئس المطلوب ظن بعضهم ان السلوب تصليح ان تكون فصولاً ذاتية وذلك خطأ مين ثم ارتكبوا على مقتضى ذلك ان جملوا وجوب الوجود امراً سلبياً وفصلوا به ذات واجب الوجود عن ساير الذوات يرم أن يكون فصلا ايجابياً ويا ليت شعري كيف يتاكد الوجود انه بالسلب وكيف يضمة الوجود الايجاب وكيف يكون سلب النير تاكداً الذات الوجود الواجب والجباب الذات لا يكون سلب النير تاكداً لذات الوجود الواجب وانجاب الذات لا يكون ملك انبراً وبالجملة كلما يتميز عن غيره فأمما يتميز باخص وصفه واخص وصف

قاد، فبل هذا خبر ما عندنا في الوجود وعمومه وخصوصه وقد المعلم ما نم فا خبر ما عندكم حتى لا يلزم المحال الذي لزم عليه ما لزم فا خبر ما عندكم حتى لا يلزم المحال الذي لزم فيا وم افهوص مه هذه الولزامان المفعذ والتقسيات الملزمة المسكثر ان نجمل الوجود من الاسما، المشتركة المحضة التي لا عموم ۲۷۷ الوجود على الباري تمالى لا بالمعن الذي يطلق على ساير الموجودات وذلك كالوحدة والقدم والقيام بالذات وليس ثم خصوص وعموم ولا اشتراك ولا افتراق كذلك في كل صفة من صفاته يقع هذا الاشتراك لكن اذا مملكة أنتم هذه الطريقة افسد عليكم باب التقسيم الاول

ساير الذوات فان لم يكن له أما يخصه فليس له ما يعسه وان كان التخصيص وقع بالذات فهلا قلتم وقع التخصيص بالوجود دون الوجوب وان وقع الناخصيص بالدرون امر فذلك الأمر الذي خصص الوجوب وان وقعالتخصيص بامر دون امر فذلك الامر الذي خصص والارادة على ذلك وانتم ما خالفتمونا في العلم والقدرة بل قاتم هو والإرادة على ذلك وازتم ما خالفتمونا في العلم والقدرة بل قاتم هو وبودي الموالوجود والتخصيص أنما يقع بامر وصفة وبالجملة كل امر عام وجودي اذا تخصص فأنما يتخصص بامر خاص وجودي فيلزم هناك وبودي اذا تخصص فأنما يتخصص بامر خاص وجودي فيلزم هناك الشينية من المعنى عام وخاص وسوا كان العام جنساً والحاص فصلاً

وسوا، لم يكن الامر كذلك فامه فبل قد يتخصص الشيء بالفصول السلبية والسلب لا يوجب

الالميدية فب همـذا خطأ وقع للمنطقيين منكم حيث ظنوا ان السلب يجوز ان يكون فصلًا ذاتياً

يور أن ير هاد، على اخالاً ذلك أن الفصل لا يتحقق مما لم يتحقق في «ا والمرهاد، على اخالاً زلك أن الفصل لا يتحقق مما لم يمزعن المفصول الشتركات أخص وصف فيكون الفصل أعنى ما به تميز عن غيره من المشتركات أخص وصف الشي " والشي " أنما يتميز عن غيره بإخص وصف وسلب صفة وشي " آخر عنه وبما يطلقه أعلى أخص وصفه لا" أن يكون نفسه أخص وصفه فلما مناق على بعض الهموسة التمبير عن الفصول الذاتية بعبارات "

۷) ا → ۷) ب الرمان . ۱۳۰۰ - ۷۷ - ۱) ب → ۱۰۰۰ اربایاسات ← ۱۳۰۰ الا

#### التاعلا العاشة

#### ني العلم الازني خامدً

وانه ازلي واحد متعلق مجميع المعلومات على التفصيل كلياتها سهه، وجزياتها وذهب جهم بن صفوان وهشام بن الحكم' الى اثبات علوم • حادثة للرب تعالى بعدد المعلومات التي تجددت وكلها لا في محل بعد الاتفاق على انه عالم لم يزل مما سيكمون والعلم بما سيكمون غير والعلم وزهبُ قدما،الفلاسةُ الى انه عالم بذاته فقط ثم من ضرورة علمه بذاته يلزم منه الموجودات وهي غير معلومة عنده اي لا صورة لها ١٠ عنده على التفصيل والاجال

وزهب فوم منهم الى انه يعلم الكليات دون الجزيات وذهب قوم الى انه يعلم الكلي والجزى جميماً على وجه لا يتطرق الى علم تمالى نقص وقصور

اما الردعل الجهيدهو انا خول لو احسدث البادي لنفسه علماً

٣٧٧ – ١) داجع حکتاب النحل مي ١٠ س ١١ – ٢) ب الجزويات –

للوجود وبطل قول استاذكم' في انا' لا نشك في اصل الوجود وانه ينقسم الى واجب' لذاته وواجب' لغيره فسان المشتركات في اللفظ المجرد لا تقبل التقسيم الممنوي ولذلك لم يجز ان يقال ان عينا ً وانها تنقسم الى الحاسة الباصرة والى الشمس والى منبع الماء اذ هي ختلفة بالحقايق والمعاني والله المستجار سبحانه ما يكون لنا ان نقول فيسه . بغير حق ً وهو حسبنا ونعم الوكيل

۱۳۷۶ – ۱۰۰۰۱) ب ـ – ۲۰۰۰۹) ب ان وجودا – ۳) مسل سقط بعض کلیات ۶ – ۲۰ ما لیس بجق – ۲۰ سورهٔ ۲۰۱۳ ب ـ

٠٠ جهلا بل لو لم يكن العالم معلوم الكون في الاذل فصار معلوم الكون ., علماً وايضاً فانه قد تجددله حكم بالاتفاق وهمو كونه عالمـاً بوجود • او علم فلا يخلو ان يجسدث ذلك المتجسدد في ذاته او في محل او ا فيَّ ذَاتِ وَلَا فِيَّ عَلَ وَلَا عِمِوزَ إِن يَجَائِمُ فِي ذَاتَهُ كُمَّا سَبقَ كان علمه أبا سيكون باقياً على تعلقه الأول فكان جسالا ولم يكن ذا علم من كونه عاليًا فلذلك نتلقى ثجدد العلم من تجسدد كونه عاليًا من استحالة كونه عمــــلا للحوادث ولا مجوز ان مجلئه في محــل لان الصفة كجا ان تحقق الحكم يستدعي تحقق الصفة الستم تلقيتم كونه سيكون ام لا فان لم يكن علماً بما سيكون فاذا قد تجدد له حكم المني إذا قام بمحل رجع حكمه اليه فبقي إنه يجدئه لا في عسل وإن حتى لو قيل كان عالاً في الازل بكون العالم كان عمالا وكان العلم في الوقت الذي حصل فلم يكن 'البارى عالمًا بالكون' في الازل ثم ٢٧٢ صار عالم الكون في الوقت المحصل فعل ذلك على تجدد العلم بل العلم بأن سيقدم غير والعلم بقسدومه غير ويجد الانسان تقرقسة الازل بما سيكون من العالم فاذا وجد العالم هل بقي علمه علماً بمــا العالم وحصوله في الوقت الذي حصل وتجدد الحكم يستدعي تجسدد فال ولا ذشك بأن علمنا بأن سيقدم زيد غدًا ليس علماً بقدومه قال حثام فقد' قام الدليل على ان الباري سبحانه وتعالى عالم في

۱۳۷۰ - ۱۵ ب. - ۲۰۰۰ المائية ب. - ۲۰۰۰ ب علما - ۲۰۰۰ ب ز جودا - ۲۰۰۰ ا... ۱۳۷۳ - ۲۰۰۱ احرف -

فاما ان يمدئه في ذاته او في محل او لا في ذاته ولا في "محل" والحدوث في ذاته يوجب التغيير والحسدوث في محل" يوجب وصف المحسل به والحدوث لا في محل يوجب نفي الاختصاص بالباري تمالى وبمثل هذا زرد على المعتزلة في اثبات ارادات لا في محل

ورد على المعترلة في البات ادادال لا في محل

3 >>> درهاد، المر شول الو قدر معني من المساني لا في عل كان قساعاً •

إذا ته غير عمتاج الى عمل يقوم به فني احساج العلم الى عمل كان قساعاً •

إذا يكون معنى يرجم الى ذات كونه علماً فيجب ان يكون كل علم غير

ان يكون فعلا لفاعل فوجب أن يكون فعل الفاعل يوجب فني الاحتياج في كل عرض وكل معنى وليس الامركذلك ثم فعل الفاعل ويب الإحتياج في كل عرض وكل معنى وليس الامركذلك ثم فعل الفاعل ويد بيرج النه من حيث كونه فعلاً فقط حتى يسمى فاعلاً صائعاً أما ان يضاف اليد حكم العلمية حتى يصير عالماً فيحوال وايضاً فان فعل الفاعل لا يوجر إ فان القدرة المما يع يكن وجوده وهذا من المستحيل •

ونفى الاحتياج الى عل في حق الجوهر لا بجوذ ان يثبت بالقدرة كا المرض المرض المرض الاحتياج الى المحل في حق العرض لا بجوذ ان يثبت بالقدرة كا يكن لا يكون مقدوراً وما ليس بقدور يستحيل مهم بالقدرة وما ليس يكن لا يكون لا يكون مقدوراً وما ليس بقدور يستحيل

ع) ا تسجيع في الحامش ب سـ — ه...ه) ب سـ — ها) ب يرد
 ع/٧٧ — ١...ه) ب سـ — ٢...٩) ب ومو فعل الفاعل — م) ب فيجب سـ ع/٧ ب وجبا لنفى — ه) ب ز به فهو — ها) ب ولا (المرض — ٧) ب ز كما أن الحرب العرب به عن الجوهر لا يجوز أن يثبت بالغدرة وما ليس ...

الازمنة لا يتنير علمه بتجدد الملومات فان العلم من حقيقته ان يتم الملوم على ما هو به من غير ان يكتسب منه صفة ولا يكسبه صفة والملومات وان اختلفت وتعددت فقد تشاركت في كونها ملومة ولم يكن اخت الافها المعلم بها وذلك لا يختلف و كذلك وكونها معلومة ليس الا" تعلق العلم بها وذلك لا يختلف و كذلك حال المتعلق فلا نقول الله تعالى يعلم العدم والوجود معاً في وقت واحد فان ذلك محال بل يعلم العدم في وقت العدم ويعلم الوجود في وقت الوجود والعلم بإن سيكون هو بعينه علم بالكون في وقت و الهجود إلا ان من ضرورة العلم بالوجود في وقت الوجود العلم

وادري بومنج الحدد فرنك هو انا لو علمنا قدوم زيد غدا بخبراً صادق او غيره وقدرنا فقا، هذا العلم على مسذهب من يعتقد جواز البقا عليه ثم قدم زيد ولم يجدث له علم بقدومه لم يفتقر الى علم اخر وعلم ما حصل اذلو قدرنا انه لم يتجدد له علم ولم تتجدد له غفاة وجهل استحال ان يقال لم يعلم قدومه بل بجب ان يقال تنجز ما كان متوقعاً وتحقق ماكان مقدراً وحصل ماكان معلوماً وقو دهم ان الانسان يجد تفرقة بين حالتيه قبل قدومه وحال

٠...ه) ب ل ۱۸۷۲ - ۱۰ ب - ۱۰ ب بالند - ۲۰ ب باغیر - ۲۰ ب وقدر -۱۹۶۵ - ۲۰ ب عالی -

ضرورية بين حالتي علميه وهذه التفرقة راجعة الى تجدد علم في حال القدوم ولم تكن <sup>7</sup> قبل ذلك

٧٧٧ وللعسكلعين في جواب شبه هشام وجهم طرق وللفسلاسفة طرق علَّ وانها في ذواتها مختصةٌ بمن له احكامها فصحيح الا انا بضرورة التقسيم التزمنا كونه لا في نحل اذ لا وجه لنفي التفرقة بين الحالتين ولا وجه لنجسدد المعني في الازلي القديم ولا في الجسم الحسادث فبالضرورة قلنا هو معني لا في " محل له ولا ينجا به ٌ نحو الجوهر من يختص حكمه بالفاعل لان الفاعل هو الذي اوجده علماً لنفسه فصاد كمل وجه حتى يقال هو قـــايم بالنفس ومتحيز او قابل للمرض وانمـــ علماً به ولان البادي تعالى لا في محل والعم لا في محل فاختصاص ٠٠ ما لا محل له بما لا محل له اولى من اختصاص بما له مكان ومحر ايضاً' قال الشيخ ٰ ابو الحسن الاشعري رضي الله عنـــه ٰ على طريقته لاً يتجدد لله تعالى حكم ولا يتعاقب عليه حال ولا تتجدد له صفة بل هو تعالى متصف بعلم واحد قديم' متعلق بما لم يزل ولا يزال وهو .. محيط بجميع المعلومات على تفاصيلها من غير تجدد وجسه العلم او تجدد تملق او تجدد عال له لقدمه والقدم لا يتغير ولا يتجدد له عال واضافة العلم الازلي الى الكاينات فالايزال كاضافة الوجود الازلي ۳) → ( له − ۳) → بان − ۵) عال − ۵) → غنص − ۱) → ٠ الى الكاينات الحاصلة في الاوقات المختلفة وكالا تنير ذات، بتغير ۱۳۷۷ – ۱۰ ب. – ۲۰ ب ز پجوز ان – ۳۰ ب ز الموادث – واما فولكم انَ العلم من جلة المعاني وهي لذواتهـا محتاجة الى

بالعدم' قبل الوجود ويعبر عنه بانه علم بأن سيكون

• الواحد بملومين ولا استحالة فيه شاهدا وغايباً ثم ان بعضهم يقول وبما همو كاين عسالم على تحقيق الوجود فالملومسات بعلم واحد جائز ونسبة ذاته او وجه عالميته الى الملوم الذي سيكون كنسبته الح الملوم الكاين الموجود والعالم' منا بما سيكون عالم على تقدير الوجود وقال بعضهم برجع الاختلاف في الحالتين الى حالتين تقسديرًا او تحقيقاً وعندهم عجوز تقدير بقيا العلم ويجوز تعلق العلم يرجع الاختلاف في الحالتين الى التعلق لا الى المتعلق بخر الا قال الاشعري ان الاختـــلاف يرجع الى المتعلق لا المتعلق والتعلق

٠٠ قضي بتجدد احوال الباري تمالي عند تجدد الكاينات مع انه من ه. الاشيا. من الاشيا. والا فذاته اما متقومة بما يمقل او عارض لها ان نفاة الاحوال غير انه جمل وجوه التعلقات احواكر اضافية لسلذات من المتزلة بتصفح اداتهم ردًا شنيماً العالمية وهو في جميع مقالاته ينهيج مناهج الفلاسفة ويردعلى شيوخه يعقل وذلك محال بل كماً انه مبدأكل موجود فيعقل من ذاته ما هو وفد مال ابو الحبق البصري الى مذهب هشام بعض الميسل حق وفات الفيرسفة على طريقهم واجب الوجود ليس يجوز ان يعقل

الفاسدة بأنواعها واشخاصها ولا يجوزان يكون عاقلا لهذه التغيرات مبدأ له وهو مبدأ الموجودات التامة باعيانها والموجودات الكاينة

 (و) بترسط ذلك اشخاصها (ب باشحاصها) - ه) اللا المتدرات -۰۸۸ - () ب والطم - ۳) ب با - ۳) ب وعدنا - ۲۸ از اذا -١٨٨ – ١) في كتابه المل والنحل زعم السه من الالحيان لابن سينا راجع

٢٧٩ فكان وفي حق الخالق لا تفرقة بين المقدر والمحقق والمدجز والمتوقع قدومه فتلسك التفرقسة ترجع الى تجدد العلم فليس ذلسك على بل الملومات بالنسبة الى علمه تسالى على وتيرة واحدة وقال همذا العلم المتجدد يحصل عندكم قبل الوجود المتجدد بلعظة فأذا تقدمه بلحظة كان ايضاً علماً بما سيكون لا علماً بالكاين فهو والعلم الاذلي با سيكون سوا، وإذا جاز تقدمه جاز قدمه الاطـــلاق بل يرجع في حق المخلوقين الى احساس وادراك لم يكن

١٨٠ العلم لان العلم يعلم فيلزم القول بالتسلسل وهذا الالزام قسد افحم ويوِّ دي ُ الى التسلسل وقد الزم اصحاب الارادات الحادثة لا في محل على قاعدة هشام وجهم فان الارادة وان كانت لا تراد فعي بخلاف بها فان كانت معلومة افبعلم الاذلي وعالميته ام بعلوم اخر سبقتها قبل بلم الازل جوابكم عن العلوم المتجددة وان كان الماني فكانت المتجددة هل هي معلومة قبل كونهما موجودة ام ليس يتعلق العلم وجودها فان كان الاول فجوابنا عن الكاينات في كونها معلومة معتاجة الى علوم اخر والكلام في تلسك العلوم كالكلام في هذه هذا الالزام واعتذروا بأن قالوا الارادة لا تراد وهذا العذر لا يصح . الكرامية في مسئلة محل الموادن ثم الزم عبهم الزام لا محيق لهم عند وهو ان حسنده العلوم وفاك المغزدة على طريقتهم البادي تعالى عالم لذاته اذلابا سيكون

(につ 一・) ういさけい シュート) うりつ ١٧٨ - ١٠ ين - ١٠ بالوجود - ١٠ ب وعلم الاذل - ١٠ ب

فنول او ّد اطلاق لفظ العقل والعاقل غير مصطلح عليه ٔ عندنا • و فنفير لفظ العقل الى العلم و فطلق ً لفظ العالم بدل العاقب اذ ورد السمع بكون الباري تعالى عالماً ولم يرد بكونه عاقباً في خاطالبكم بالدليل على كون الباري تعالى عالماً فبا عرفتم ذلك والدليل ما ارشد كم اليه والبرهمان لم يقم عليه فان المتكلم يستمل بحصول

مع تنيرها حق يكون تارة يعقل منها انها موجودة غير معدومة وتادة معلماً معدومة غير موجودة ولكل واحد من الامرين صورة عقلية على حلة ولا واحد من المارين صورة عقلية على حلة ولا واحد من العارية فيكون واجب العبود متغير الذات بل هو أغا يعقل كل شيء على نحو كلي فعلي لا يختال أوجود متغير الذات بل هو أغا يعقل كل شيء على نحو كلي فعلي لا يختال أذرة في السيم أو المربع موجود عقبل اوايل يغتال أذرة وأي السيم أولا مينا كل موجود عقبل اوايل الجودوات وما يوجد منها الامود الجزية فلكون الاسباب بما الدودات فيكون مدركاً الامود الجزية من حيث هي كلية اعتى من حيث لها صفات أواجوال تستعد بها لان تكون كلية اعتى ونظام الخير والوجود في الكل منه وفيل لان تكون كلية أعن حيث له ونظام الخير والوجود في الكل منه ونيس مدركة الكل سبب ونجود الكرن منه وبيا له بيائر بينه ولا يتغير بتغير بعنو ملوماً بل يسبقه ولا يكتسب عنه صفة بل يكسبه ولا يتغير بتغير بتغير بتغير بعنو

(۱۰۰۰) ب الظر المال ص ۲۷۹ س دا
 (۱۸۷ س د) از نور علل بذاته هو ان كل ماهية س م) الماتاية س س) ب زاذ لو كان يجتاج الى هية وصورة غير السورة المرتسمة لتسلسل س ع) ا في الحامث على ما تقدم س م) ب التسبل
 (۱۸۷ س م) ب التسبل
 (۱۸۷ س م) ب اغيث على ابديته س م) ب م س س س) ب ابديت س م) ب اختفى

الاحكام والاتقان في الافعال على كون الصائم عالماً وانتم ما سلكتم هذه الطريقة ولا استقام ذلك على قاعدتكم فان العلم عند كم لم يتعلق بالجزيات او تعلق على وجه كلي فهو اذا متعلق بالكليات والاحكام عمه انما يثبت في الجزيات المحسوسة اما الكليات المقولة فهي مقدرة في الذهن في فيه الاحكام ليس بملوم على الوجه الذي يقتضيه الاحكام و

فامرًا طريقنا في ذلك انما هو برى من المادة وعلايقها فنير محتجب٬ عن ذاته لان الحجاب هو المادة والمقدس عن المادة هو عالم لنفسه بنفسه اذ لا حجاب

نب هذه مصادرة على المطلوب الاول فان معني قولكم غير محتجب عن ذاته اي هو عالم بذاته والكلام فيه كالكلام في الاول وتقريره أغا هو برى من المادة فهو عالم فلم قاتم أغا هو برى عن المادة عالم ونفي المادة كيف يناسب العالمية والعلم هذا كن نفى التناهي والانقسام والاين والكيف عنه ليس يقتضي أن يكون عالماً والانقسام والاين والكيف عنه ليس يقتضي أن يحون عالماً ولم غير المادة وعلايقها وليس ذلك حدًا أوسط في برهمان أن ولا في برهان لم

فال ابعر على به سينا البرهان على ان كل مجرَّد عن المادة فهو عقل ٢٠ علم - ١٠ ب ز فلا الحكام فيه ولا انتفان - ١٠ ب الحكام - ١٠ ب

( sto - 3) - techon

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 15

وعقله للمقل الاول ان كانا شيئاً واحداً من وجمه واحد فيلزم ان تكون ذاته هو المقل الاول والمقل الاول ذاته وان لم يكن ذلك على وجه واحد فقد تمدد وتكثر وجوه الذات ثم تنول اذاكان عقله وعلمه علماً فعلياً لا انفعاليا وانما يلزم منه

• ما يلزم لعلمه بذاته فيجب ان يكون كل معلوم مفعوك لسه وهمو معلوم لعلمه فانظروا اي شيءً يلزم من ذلك فال ابه سبئا انه تعالى عالم بالاشيا. لا من الاشيا. بل الاشيا. منه • من على في لد فاذًا بطل تقريرك الثاني ان العقل لا معنى له الا ارتسام ۲۸۸ ... ماهية باهية فيلا قلت العقل دسم ماهية في ماهية او هيلا قسمت المر قسمة بالمر فقلت من العقول ما يرتسم ومن العقول ما يرسم ومنها ما لا يرسم وليس بارتسام وعقله لذاته يسم ولا يرتسم ولا يرتسام وعقله لذاته فعقولنا مثلا تصورات وعقل المقال والنفس له ارتسام وليس برسم ولياري تبالى لباري تبالى لبائية ليس بتصور ولا تصوير وعقله للعقب الاول تصوير ويقله للعقب الاول

فال ابمد مبنا الرب تعالى عسالم بالموجو دات ولكن علمه بها علم لزومي عن علمه بذاته غير مفصل للصور فانه يعلم ذاته وانما يعلم ذاته كما هو عليه وهو انه' مبدا للموجو دات كلها باسرها فيسدخل علمه ۱۱ کان - ۳ ب ایش ۱۲۸۸ - ۱۱ ب مد - ۲۰۱۰ یفرسم - ۳۰ ب المقل

واما أفتباس كو ذعافيد من كونه معقو كم فهو من امحسل و المطاوبات في هو كن قال لا يتنع عليه ان يُعلم فلا يتنع عليه أن يملم والعرض في ذاته ممتنع ان يعقل ويعلم عند القوم فكيف يصح القياس وهب انه يعلم فام ينبني ان يعلم تم اخذ ما يجب مما لا يمتنع من ابعد القياسات واحمل المحالات فان سلمنا لكم كونه تعالى الذي هو نفس العلم فعلمه بمطوماته هو علمه بذاته مما هو مبدا علم اخر بماورته على النسق الذي حصل ام يتعلق عامه بذاته ويتعلق اذ لا صورة عنده غير ذاته ولا ارتسام لمقله الا تعقله فان العقل اذ عند كم مقارنة ماهية المعية والمقارنة هو ارتسام ماهية بماهية فعلى هذا التفسير لم يقترن بوجوده غير وجوده ولا ارتسم في عقليته غير عقليته وساير اللوازم كم هي مفارقة لذاته يجب ان يكون معقوليتها مفارقة لمقولية ذاته ويلزم على القسم الثاني التكثر الصريح فان عقله لذاته لمقولية ذاته ويلزم على القسم الثاني التكثر الصريح

ه) ب بذانه ۱۰ می ب او ۱۰ ۲۰۰۰ ب سه ۱۰ مرسم) ا وقولکم انه بینل من

VAY - 1) I elkely

قان كانت هذه الثلاثة الاعتبارات عبارة عن معبر واحد حتى يقبال ذاته علمه وعلمه هو مبدايية و كونه مبدا امر اضافي فكونه ذاتا وعلماً عبان يكون امراً اضافياً وان كان ثم اعتبار واعتبار حتى يكون انه من حيث انه مبدا اضافياً ومن حيث انه علم سلبياً ولا اضافياً ومن حيث انه علم سلبياً ولا اضافياً ومن حيث انه علم سلبياً ولا اضافياً فقد تعددت اعتبارات ثلاثة على نست واحد حتى لا يكون منه ما هو بالقصد الاولى وهو العلم الازيلا بالملومات والذات لا ييأثر ولا يتكثر باللوانم والسلوب حتى يقال معنى كونه والذات لا ييأثر ولا يتكثر باللوانم والبيوس بالدرم من غير ان عاباً البه لا يغضى عليه يمية في ألأرض و لا ي أليساء من غير ان ينسب اليه بيض المعلومات بالذات والبيض بالموازم واما التعييز تتغير ذات العالم بالمام ما متحت كو المام بالمام ذاتا العالم بالمام بال

٢٨٩ على نفس العلم بالملزوم ولا فيمه كثرة مترتبة فترتب محسب ترتيب . ٢٩ الاول ذاتياً والثاني علماً لزوميًّا افتحني بالعلوم اللزومية معلومات له في ذاته حتى يلزم منه كثرة فإن العلم بلوازم الشيء اذا لم يكن متجهاً بالموجودات تحت علمه بذاته من غير ان تترتب للعوجودات صودة نحو تلك اللوازم قصدا بل حاصلًا من العلم بلزومها فلا يكون زايدا تلك اللوازم ونحن نجد من انفسنا مثل هذا العلم بالاشياء الكثيرة نكون قد علمناها واتقناها لكنا في تلك الحالة معرضون عنها فمع العلم تفصيل لصور الاشيا. التي تنتقش في نفوسنـــا حين اخــــــــنا في ١٠ الجواب ثم ياتي التفصيل مع الاخــــــــا في الجواب مرتبا وليس ذلـك من غير ان يتايز لهما صورة في ذاتها وهو انا اذا سئلنها عن مسئلة السؤال عنها نجد من انفسن التفاتآ الى جوابها ويقيناً لنا بحصول ذلك العلم المشتمل على جميع الجواب من غير ان يكون في ذلك يكون العلم با هو قبل ذاته لازماً من نفس علمه بذاته فيكون .، زايدًا لا حالة على نفس العالم فتحصل فيه كثرة بسبب هذا العلم وانما يسيقن المعلوم لا المبصول واما علم العقل الاول بالبسادي تعالى علماً اخر على حدة والمعلوم ليس نفس العالم ولا لازماً منه فيكون استعدادا بجتا ويقينا بالاستعداد بل يقينا بحصول العلم لا بالاستعداد فلا يكون لازماً لعلمه بذاته فان مبداه قبل ذاته لا لازماً عنه فلا بعلم واحد على طريق اللزوم فذلك صحيح او تعني بذلك علوماً اخر ٣٠ فلت فرقت فرقاً بين عامه بذاته وبين علمه بالاشياء حق سميت

۱۸۸ - د) ب الاخر - ۳) ب همس - ۳) ب ۱

واما مه قال منهم انه " بعلم الامور على وم مكم لا بغرق البه النغر • افتفول كل موجود شخصي في هذا العالم ليستدعي كلياً خاصاً بذلك الشخص فان كلية الشخص الانساني وهو كونه انساناً ليس بكون كلية شخص حيوان اخر بل الكليات تشكثر بحسب تكثر الشخصيات فاذاكان لايعلم الميزية فيلزم ان يتكثر العلم بكليته كما العلم بالكلية ويتغير العلم بالجزية فيلزم ان يتكثر العلم بكليته كما

۳۰۰۰۰ ب. ۱۳۹۳ – ۱۰ ب. – ۲۰ باحدها من – ۳۰ ب عن – ۲۰ اسـ – ۱۰ ب المور – ۲۰ ب زنمان – ۲۰ الملم

٢٩٧ شيء من الكلي والجزئي والذاتي والعرضي وإذا فرقتم بين قسم وقسم ١٠ قدرنا علماً لم يطر عليه ضده البتة لم يخف عليه شي البتة ولعلمنا هذا معني الصفات فلا فرق في تلك النسبة وهو " ان لا " يخفي عليسه مبادٍ وكالات فباديها النظر والاستدلال والتفكير والتدبير وكاله الكمال لا بحسم المبداكما ان مبدا افعالنا المعالجية والمزاولة والاكتساب والمجاهسة وكالها بأن لا يتعذر علينا شيء وتطلق القدرة على الباري تعالى بحسب الكمال لا مجسب المبدا وكا أن العفو والعطف مناأ بحسب المبدا هو انحصار القلب على حال المعطوف عليه فقد حكمة بتعدد الاعتبار وتكثر الجهات والاثار ومنقال ان عا فيكون علماً اخر على حدة يتوجه على مساق كلامه ان كل من علم شيئًا من حاجته وافتقاره لا يلزمه العلم بالمحتاج اليه لان المحتاج • ا اليه قبل ذاته وقبل حاجةً ذاته بل انما يعلم بملم اخر وليس الامر وهو انه اعتقد ان المعلول الاول لزم وجوده من علم العلة الاولى بد وبحسب الكمال هو الانعام واللاحظة والاكرام واللاطفة فاذائكان المعلول الاول بالاول لا يسكون لازماً لعلمه بذاته لان مسدا المعاول او بالملم لزوم المعلوم من المعلوم وانما وقيع له هذا الغلط من غلط اخم انه لا يجنفي علينا المنظور فيه وانما يطلق العلم علىالباري تعالى بحسب الاول قبل ذاته فلا يكون العلم بما هو قبل ذاته لازماً لعلمه بذات كذلك بل العلم ربما يلزم من' العلم ولا يسستدعي لزوم العلم من الع

184 - 1) j = - 1) | - 1 - 1

ان العلم ذم اني يتغير بتغير الحوادث ومن تحقق ان العلم من حيث هو علم لا يستدعي زمانا بل هو في نفسه تبين وانكشاف وذلك ف اذا كان صفة للحادث واحاطة وادراكا اذاكان صفة للقديم فهو مع وحدته محيط بكل الاشياء ومع احاطته واحد ومن تحقق كونه

فالبرهاد، على ادر عامد ثمي، وامد انه لو كان كثيرا لم يخل اما ان يتعدد بتعدد الملومات كلها والمعلومات من حيف ان لها صلاحية يعدد المعلومات المناهي على التقدير فيلزم المعلومية من العلومية من العلومية من العلومية من العلومية وقد قابرا ان تكون العلوم المتعلقة بها لا تتناهي على التقدير فيلزم ان على ان اعداداً في الوجود المحقق بالفعل لا تتناهي مستحيل وانما محيره الوجود فهو متناه بالمطومات لا يتناهي فعلمه متعلى واحد فيو متناهي المعلومات لا يتناهي فعلمه متعلى أ اللاختصاص والانيض اختصاصه بملوم معين كالعلم المادن فيان بالاختصان الاحتصان أي الوجهين فرض ثبوته فالله موجده ومبدعه فاذا وجد على ايا لموانا الموانا العلم فهو عالم بالملوم اذ يستحيل كان عالماً به واذا وجب كونه عالماً بالعلم فهو عالم بالملوم اذ يستحيل

m) ウビビー 3) 1 lists and c.p. the elect オン・・) 1 Jis ー ト) li... トタヤー・) ティー・フ・・ lints ー エン・・ c. o. ー エン・ and aー・) ティビー

يسكتر بشخصيته وان اجتمعت الكليات كلها في كل واحد فيلزم ان لا يكون الملوم الا ذلك الكليا الواحد ثم ذلك الكلي الواحد م ذلك الكلي الواحد ثم ذلك الكلي الواحد كانم له في وجوده فيكون العلم به لازماً للعلم بذاته فهو رجوع الى لازم له في وبهو منها الا ذلك فأ زاد همذا القايل على منهمه الا اطلاق لفظ الكلية وهي معلومة لزوماً كما كات الجزيات. معلومة لزوماً فا يستفد من هذه الزيادة شيئاً ومن عوف مبادي الموجودات عرف ما يتادى منها وما يحصل بها نظرا من العلمة المدوم ومن عرف اخص اوصاف الموجودات عرف الاعم نظرا من الملاوم الى اللازم وبين البابين بون عظيم بعيد

دما تمن بدابه سنا من مدبث نمو في افعز فهو دليل عليه فان من ١٠٠ علم مثل ذلك العلم اعني اذا كان كذا يكون كنا فيكون علمه مشروطاً وهي قضية شرطية فلا يكون علمه علماً حققاً حق يقول ١٩٠٥ ان كان الامر كذا فهو كذا فصار الامر جزئاً بعد ما كان كلياً ويتعالى علم الباري تعالى عن القضايا الشرطية بل علمه اعلى من ان يكون كليا او جزئياً او متغيراً بتغير الزمان او متكثراً بيكثر ١٠٠ العلومات انظروا كيف عاد تنزيه القوم تشبيهاً وكيف صاراً تحقيق القوم تموياً

فالن العظامة ان الاشكال في هذه المسئلة على جميع المسذاهب من جهة انهم تصوروا تعلق العلم بالمعلوم على وجه يتطرق الميه الزمان الماضي والمستقبل والحال حتى يقال علم ويعلم وهو عالم وسيعلم فظنوا ..

۱۹۹۰ - ۱) ب انظر - ۲) ب ظهر -

الانسان في الوجود استدعى مكثرا ووحدة نوع الشمس في الوجود استدعت موتحدا ثم معلومات الله تعالى مجملة امر مفصلة فان قلتم انها مجملة على معنى انه يعلم ما لا يتناهى من حيث انها لا تتناهى من ٨٩٧ غير ان ينفصل معنوم عن معلوم فهوعلم واحد تعلق بمعلوم واحد وما عنه بني مبهولا وان قلتم انها مفصلة على معنى انها تتميز في علمه بخصايص صفاتها فالجمع بين التفصيل ونفي النهاية مستحيل فا الجواب عن هذه المشكلات

قان الصغائمة لسنا نعي بالتعلقات علايق حسية ولا حبايل خيالية ولا ينفى التناهيء، الملومات اعدادا من المعلومات غير متناهية ولا ينفى التناهيء، الحصرة في الوجود بل نعن بالتعلق والمتعلق ان الصفة الازلية صالحة لدرك ما يعرض عليها على وجه لا يستحيل فيمبر عن تلك الصلاحية غور الدرك بالتعلق ويعبر عن جهة العرض عليه حتى يدركه بالمتعلق مج وجوه الجايزات على التقدير غير متناهية فالمتعلقات غير متناهية فالتعلقات غير متناهية فالعلم القديم صفة متهيئة لدرك ما يعرض لايجاد ما يعرض عليها على وجه الجواز دون الاستحالة فالمن بالمرض عليه جهة الامكان وتعيين الاحاد على البدل والمعنى بالمدوض عليه جهة الامكان وتعيين الاحاد على البدل والمهنى بالمدوض عليه جهة ههه المحافية على الهيولى عند القوم لا تتناهى على البدل وانها فايضة على المحافور!

۱۹۸۸ - ۱۵ ب انه - ۱۹۸۱ الجيم - ۱۹۱۰ احالية - ۱۶ ب المالوم ولا ثبت - ۱۹۰۰ ب. - ۲۰ ب پورز - ۲۷ ب السحة

ان يعلم العلم ولا يعلم المعلوم فلزم ان يكون العلم القديم متعلقاً بكل معلوم وإنما اقتصر العلم الحادث على بعض المملوم المادومات لجواز طريان الضد عليه والا فالعلم من حيث هو علم لم يتنبع عليه التعلق مكل معلوم وكذلك كل صفة قدية فإن متعلقاتها لا تتناهى فقد واشاروا بذلك الى التقديرات الجايزة في حق كل معلوم لا تتناهى وقت من الاوقات وحين من الاحيان الا ويجوز وقوع الحادثة في معلى البدل وكذلك ما من عرض الا ويجوز اختصاصه بكل جوهر على البدل

قال المغرض تلقيم وحدة العام الازلي من استحالة علوم غير.. متناهية يحصرها الوجود ومن ان الاختصاص بمدد خصوص ثم ارتكبيم مثله في العام الواحد حيث قلتم انه واحد متعلق عملومات لا تتناهي فقد اثبتم له تعلقات حقية او تقديرية لا تتناهي وما حصره الوجود كيف يشتمل على تعلقات غير متناهية فان قلتم انه على التقدير فيحق الفديم وما كالتحقيق للمتعلق فلم لا يجوز علوم غير متناهية ثم التناهي بمدد محصوص كالتناهي بالواحد فان اوجب اختصاص العدد خصصاً كذلك يستدعي اختصاص الوحدة مخصصاً وهو كما ان كثرة فع"

۱) ب ز (انول
 ۱) ب ز (اندا) ب س - ۱۹ مل سقطت کلیة مثل « تعبیر » ۶ انظر می ۱۹۹۳
 ۱۹۹۷ - ۱۰۰۰ ب ز لا سناهی - ۱۹ ب للتملی - ۱۹ ب ب

الحقايق والخصايص في صفة واحدة ام في ذات واحدة فتلك الطامة الكبرى على المشكلمين حتى ً فرَّ القاضي ابو بكر الباقلاني رضي الله عنه منها الى السمع وقد استماذ بماذ والتجا الى ملاذ والله الموفق ً

تشترك كام في جهة الامكان المحتاج الى من يخرجه منوجه الامكان الى عيز الوجود فوجوه للمكنات كلها الى القــديم وهو صلاحية العلم نحو الادراك ويوجدها ويخترعها بوجسه وهو . والصورة لا تتناهي ولكنها في حكم الواحدثم مسأحصره الوجود اجدر والحادث بالقبول اونى ثم جهات الامكان لا تتناهى وهمي الامكان على القدرة كتهي الهيوني لقبول الصور أوصلاحية الصفة له نحو الادراك والايجاد كصلاحية الواهب لفيض الصورة ثم الواهب واحد ومع وحدته على كال يفيض منه صور ً لا تتناهى، على البدل فذات الواهب واحدة ولكنه في حكم ما لا يتناهى صلاحية القدرة نحو الايجاد وتخصصها بمثل دون مشل بوجسه وهمو بوجه وهو صلاحية الكلام نحو الامر والنهي أثم هل تشترك هذه الهيولى من واهب الصور ً وذات واهب الصور واحدة الا انها على صفةلها صلاحية الفيض حتى ما يتهيا الهيولى لقبول الصورة فتعرض فهو متناه وما قسدره المقدر غير متناه فان التقسدير تغبير عن الصلاحتين او نباعن الاستملدادين واستعهل لفظ الصلاحيسة في جانب القديم توسع وفي جانب الحادث حقيقة فإن القـديم بالاعطـا٠٠٠ صلاحية الارادة نحو التخصيص ويتصرف فيها بتكليف وتمريف

٣) ب فرا عرف - س) ب اعلم

نفسه الى فعل الغير سمي ذلك الميلان ارادة والا فليست هي جنساً من الاغراض وهو "الاولى بالابتداء وهو الاهم بالرد عليا معها انتفى السهو عن الفاعل وكان عالماً بما يفعله فهو مريد واذا مالت

., من نفسه وبالجملة الاحساس حاصل ورده الى العلم بالفعل باطل فان ونها انما يبتني على احساس الانسان من نفسه وكما يجس الانسان من وربما يريد فعل الغير من غير ميل النفس والتوقان اليه وكذلك يريد نفسه علمه بالثي. وقدرته عليه يجس من نفسه قصده السه وعزمه عليه ثم قد يفعله على موجب ارادته وقد لا يفعله على موجب ارادته المعلوم ولا تاثير منه وكذلك يتعلق بالقديم والحادث والقصد والارادة فعل نفسه من غير ميل وشهوة كن يريد شرب الدوا، على كراهية العلم تبين واحاطة فقط وهو يطابقُ المعلوم على ما به من غير تأثير في ٢٠٠٣ يقتضي ويخصص فيؤثر ويتسأثر ولذلك لا يتعلق الا بالمنجدد والحادث فبطل مذهب الجاحظ فيظال له اثبات المماني والاغراض ثم التعييز بين حقيقةكل واحد

 واما الروعلى الكمي والنظام بعد اعترافهما بكون الارادة جنساً ع) ا ـ - ه) بين (كذا) - د... د) ب ـ - ٧) ب والنمل - ٨) ب والقصد والدليل يطرد شاهدا وغايبا فان الاحكام والاتقبان لما دا على علم الفاعل شاهدا دل عليه غايبا والدليك العقلي لا ينتقض ولا من الاغراض في الشاهد أن نقول قام الدليل على أن الاختصاص ببعض الجايزات دون البعض في افعال العباد دليسل على الارادة

## القاعلة الحادية عش

#### ني الارادة

٢٠١ الحقيقة وان ورد الشرع بذلك فالمراد بكونه تعالى مريدا لإفعاله انه الارادة الازلية متعلقة مجميم الكاينات مريدًا على الحقيقة الثانية في ان ارادته قسديمة لا حادثة والثالثة ان خالقها ومنشئها وان وصف بكونه مريداً لافعال العباد فالمراد بذلك انه امر بها وان وصف بكونه مريدا في الاذل فالمراد بذلك انه عالم م فذهب النظام والكمي الى ان الباري تعسالى غير موصوف بها على اما الاولى فالكلام فيها مع النظام والكمبي والجاحظ والنجار وهي تشعب الى ثلاث مسايسل احدها في كون الياري تعالى

وزهب النجار الى ان معنى كونه مريسدا انه غير مغلوب ولا

وزهب الجامظ الى انكار اصل الارادة شاهدًا وغايبًا وقبال

ハシー こうになーとういまいしとは、国のよろとし

٠٠ والمم يتبع الواقع ولا يوقع والقدرة توقع المقدور ولا تخصص والإرادة ٠٠ من كل وجه ِ فباطل لانا لو فرضنا الاحاطة' بالفعل من كل وجه باخبار • علم فعلي فيوجد من حيث يعلم ويختار الافضل من حيث يعلم وان حادث متأخر وليس يلزم على ذلك ان يسمى عزماً فسان العزم توطين تخصص الواقع على حسب ما علم بما علم والصفة أزلية سابقة والمراد النفس بعد تردد ولو كان المريد للشيء متمنياً او مشتهياً او مايلًا صادق او غيره من الطرق كان يجب ان يستغني عن الارادة وليس فعي سابقةعلى المراد ذاتا ووجودا ومقارنة كحال التجدد تعلقا وتخصيصا الاحكام والاتقان والارادة مما يحصل بها التخصيص والقدرة ما يجصل بها الايجاد والقضايا مختلفة فالمقتضيات اذا غير متحدة وجب أن تعطى كل صفة حظهاً من الحقيقة فالعلم ما يجصبل به الامركذلك وتقسيمه القول أبان الادادة أما سأبقة واما مقارنة احد العلمين مخصصاً دون الثاني فلنقدر مثل ذلك فيه حتى يكون احدهما موجدا والثاني غير موجد ويقع الاجتزا بالعلم عن القدرة كما وقع به عن الارادة فيمود الكلام الى مذهب الفلاسفة إن علمه تمالي من حيث هو علم لا پختلف وان قدر اختلاف في العلم حتى يكون وا كما فوله النبات الادادة في الشاهد لامتنساع الاحاطة بالمرادة ومه فبل لدقد عرفت على هذا" مذهب الصفاتية ان الارادة ازلية

۳) احتما - عاب والتدرة - هاب به زالوجود والارادة ما يحمل بالتخصيص و(لفنايا غنانة
 ۵۰ (۱۰۰۰) ب ما زام - ساب او - عاب عرف - هاب مرف - هاب مرفع - هاب در قدیة - هاب مثلما

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 16

قل الله بي إنما دل على الاختصاص على الادادة في الشاهد لان الماعل لا مجيط علماً مكل الوجوه في الفعل ولا بالنيب عنه ولا الوقت والمقدار وأساعيا مكل الوجوه في الفعل ولا بالنيب عنه ولا الوقت والمقدار وأبارى تعالى عالم بالنيوب مطلع على سرايرها ومقدار دون مقدار وإبارى تعالى عالم بالنيوب مطلع على سرايرها والما التخصيص وانه لما عم القدرة عليها كافياً عن الارادة والقصد وقدرة فلا يكون الا ما عم فاي حاجة به إلى القصد والارادة وايضاً بيردد في شيء ثم إذمع عليه أو انتهى عن شيء ثم أقبل إلا حادثة مع كانت مقارنة فهي أما أن تحدث في ذاته أو في على اولا إلى في ذاته وان كانت مقارنة فهي أما ان تحدث في ذاته أو في على اولا في خال ولا في ذاته ولا في على والاوسائلائة بالمبتى بطلانها فتمين أن الارادة للقديم عبدانه لا معني لما الا كونه عالما قادراً فأعلا في نبر في خالها الا كونه عالما قادراً فأعلا

عيطاً بجميع الوجوه في الفعل وقتاً ومقدارا وشكلا اولم يكن فالعلا

فتغول قد بينا بإن إلعلم يتبع المعلوم على ما هو به سواء كان العلم

ببعض الجايزات دون البعض فينظر بعد ذلك اهو من دلايلً العلم

le an ckyl Ikcles

۳) ب، - س) بکرا (۶) - عا) ب غیمص - ه) ایردد ۱۳۰۳ - ۱) ب سهی (لعلد سعی) - ۲۰۰۳) ب، -

• المعاني والاعراض واحتياج الاعراض الى المحل صفة ذاتية لها ومن . اسبق الرد على من قال مجدوث الارادة في ذاته ويستحيسل كون • فنغول قد قام الدليل على ان معني المريد هو ذو الإرادة كما قسام تكون الارادة قدية والما ان تكون حادثة فان كانت حادثة فلا يخلوا اما ان تكون حادثة في ذاته او في على او لافي ذاته ولا في عمل وقد بمحل وصف المحل به اذلا معني للقيام به الا وصفه به وحينت لا يوصف غيره به اذمن المحال وصف الشيئين بمني واحد قام باحدهما مريداً إرادة قدية الدليل على ان معنى العالم هو ذو العلم فنقول امسا ان يسكون الرب سبحانه مريدًا لنفسه او بارادة واذا تحقق انه مريد بارادة فامسا ان ۲۰۳ دون الثاني ويستحيل كون الارادة لا في على فإن الارادة من جلة المحال ثبوتها دون الوصف الذاتي ولولم تحل في عل أكانت قايةً استغنا العرض عن المحلي وقت من الاوقات جاز في كل وقت ولو الارادة في عل الديكون الرب تصالى مريدًا بها فان المنى اذا قام بذاتها والقاع بالذات قابل للممني فحيئلذ تكون الارادة قابلة للممني ولا يكون فرق بين حقيقة الجوهر وبين حقيقة العرض حتى لو جوز

۳) بدال – ۱۰ بالاخد. – ۱۰ انظم – ۲) بزلاغیر – ۲) ارمید ۱۰ ۲۰ ۱ بزاخر – ۲۰ برکان – ۲۰ بکان قاتا –

لوجب ان يقال العسالم بالشي. معتقد ساكن النفس متروّ ومتفكر فبطل الاستدلال من هذا الوجه وليس كل من علم شيئاً اراده ولا كل من اراد شيئاً قدر عليه بلكل من فعل شيئاً فقد قدر عليه ومن قدر على فعل شي. اراده ومن اراده علمه فالارادة تتبع العلم حتى

مريدا ولا يكون عالاً

اما الردعلى انجار حيث قال انه مريد عمن انه غير مغاوب ولا همستكره فيقال له فسرت حكماً ثابياً بنفي كمن يفسر كونه قادراً بانه غير عاجز و كونه عالماً بانه غير جاهل وذلك مذهب المعطلة الفلاسفة ثم تجرد نفي العجزوالكراهية لا يقتضي كون الذات مريدا ٠٠ فان كثيراً من الاجسام ينفى عنها العجزوالكراهية ولا يكون مريدا وكثير من المريدين كاره كمن شرب الدوا، على كراهية من طبعه وهو مريد له فالكراهية تضاد الطوع واما القصد فقد بجامع

ثم قول ً كونه غير مغلوب ولا مستكره امر مجمع عليه واغا •• الكلام في انا راينا في الافعال ما يدل على كون الصانع مريدًا وهو اختصاص الافعال ببعض الجايزات دون البعض واهمال هذه القضية غير ممكن فا مدلول هذا الدليل فامد فلتم مدلوله انه غير مغلوب ولا مستكره

۵۰۶ د) ب، ا م) ب يتول ا

فبقال انما استفدنا العلم بذلك من كونه قبادرًا على الكمال. •

فانها اختصت بوقت ومقدار من المدد دون وقت ومقدار فيستدعي والقول بالتسلسل باطل ارادة اخرى والكلام فيها كالكلام في همذه فيجب ان يتسلسل

• القسم من الاقسام ونحن لم نبعد النجعة في ذلك مع اثبات الفلاسفة ٥٠ عل فهم وان لم يصرحوا بتكليم لا في عل كما صرحنا "بتعظيم لا في ٢٠٠٩ ٠٠ بالفواحش والقبايم وذلك باطل كما سيأني ولا وجه لاثبات ارادة • الاعراض والمعاني لكن الضرورة الجأت الى التزام ذلك قديمة لانه يودي الى اثبات الاهين قديين كاسبق ان الاشتراك في عقولا مفارقة للاجسام قايمة بذواتها وهمي مبادي الموجودات ومع ينتقل الى سمع موسى عليه السلم والني سمعه موسى لم يكن في تكليماً لا في محل لان ذلك الكلام الذي في ذات البارى تمالى لم تكون الافعال غير اختيارية شبيهسة بالافعال الطبيعية عنسه اهل القدم يوجب الاشتراك في الالهية ولا وجه لاثبات كونها حادثة قايمة بذات الباري ولا لاثبات كونها قايمة بذات اخرى لما سبق من المني فتمين انها لا في محل فالضرورة العقلية الجأت الى تميين هذا الطبايم ولا وجه لاثبات كونه مريداً لذاته لان الصفات الذاتية وجب تعميمها فهي عامة التعلق وحينئذ وجب تعلق كونه مريسها اثبات جهم وهشام علوماً حادثة لا في محسل ومع اثبات الاشعرية فال المنزلانهم اثبات ارادات لافي محسل على خلاف وضع فير انه لا وجه لانكار الارادة كاقال الكمي لانه يوجب ان

۱۰۸ م) ب من قبل - ۲ ) ب قدين - ۳ ) ب زفه ان الارادات المادئة مبادى المرجودات - ۲ ) ب يتكلم - ١٥ ب يصرحوا (كذا)

٧٠٠٠ مُ نفول هب انا ارتكبنا هذه الاستحالة وتصورنا ارادة لافي ولو جوز ذلك ايضاً للزم تجويز قيام جوهر بمحل فمانه كم يستثني جاز ان يستئن جنس من الجوهر حتى بحتاج الى محل وكل ذلك محال جوز لجنس من الاجناس او لنوع من الانواع لجاز لكل فوع وجنس عل فن المريد بها ومن المعلوم' ان نسبتها الى القديم والحسادث على الإرادة والغناء والتعظيم عن جنس من المعاني حتى لا يفتقر الى محل

فاله فبل يوصف بها القديم لان القديم لا في عمل والارادة لا في

حادث والحادث بالحادث اولى والمناسبات بين الحوادث تتحقق ولا بالاشتراك فان معني قولنا القديم لا في محل اي لا في مكان ومعني قولنا الارادة لافي محل اي لا في متمكن وفرق بين المكان والمحل فلم توجد المناسبة شاملة للطرفين بمعن متفق عليه مشترك فيه فو الم محل فوصف الجوهر بها اولی ونقول قد قام الدلیسل علی ان کار كان المحدث مرادًا والارادة شاركت جميع الحوادث في هذه القضية مناسبة بين القديم والحادث بوجه ما' ثم اخذتم قولكم لا في محسل مناسبة اصلا هذا كن يقول " الجوهر لا في محسل والارادة لا في حادث اختص بالوجو د دون العدم وبوقت وقدر دون وقت وقسدر قبل ولو قيل يوصف بها الحادث لان الارادة حادثة والجوهر .

A・私 こうついつ ー よ)う マー よいよ) ウェー と) ウェー・) ウ

فكيف التزمتم ابعد الاقسام قبولا عن كونه معقولا
 مُ فو مكم الإرادة لا تراد تحكم باطل فان الارادة من الحوادث وكل حادث اختص بمثل دون مثل فهو مراد وان استغنى حادث عن الارادة استغنى كل حادث ولا يودي الى التسلسل في الارادة فان الارادة الارادة فان الارادة الارادة فان الارادة الإرادة تستند الى خلق الباري فعي ضرورية الوجود مرادة لارادة الباري تمالى وارادته قدية لا تراد اي لا تتخصص بوقت دون ... بارادة الباري تمالى وارادته قدية لا تراد اي لا تتخصص بوقت دون

واما انسمن بالعفول المئارقذ على راي الهلاسمة غبر سدبر فالهم الببتوا ٢١١١ جواهر قايمة بذواتها قابلة للمعاني غير الهم لم يحكموا بتحيزهما وانتم البتم ارادات من جنس ارادات الحوادث وهي اعراض لا في محسل ١٠ فقد اخرجتموها عن اخص اوصاف العرضية وما اجريتم فيها حكم

ابور ... واما انهش عندهب مهم "به مفواد" وهئام فثل عمال والرد . عليه كالرد عليكم والتمثل عندهب الاشعري في تكليم البشر غير مستقيم على اصله فان عنده كلام الله مسموع بسمع البشركما انه مرثي

| ハガ (…) シューコン・対 ーコン・(isal) ーコン・ik(cc ー・) ン・ixt ー い | ・ ー

١٣٠٠ من ذلك الالترام هو التغيير بالحوادث والتغيير حاصل في الاحكام محل غير انهم اثبتوا كلاماً مسموعاً والصفة الازلية لم تنتقل وسمع موسي قد امتلي بالتكليم حتى يقال انه سمع كجر السلسلة' بارادة اخرى ادّت الى التسلسل فلم تستدع الارادة جنسها من محال حتى ارتكبتم محالا والاقسام كلها بزعمكم معالات فله التزمتم هذا المحال دون مذهب الكمي في رده الارادة الى المالمية والقادرية كما رددتم كونه سميماً بصيرا الى كون معلماً خبيراً على ١٠ قال منكم انه سميع بصير بمني انه حي لا افة به وهلا قلتم هو يصح ان يكون أقادراعلي ما يصح ان يكون مقدورا له وهمالا قول وهلا التزمتم مذهب النجار في رد الارادة الى صفة النفى كمن الحدوث او هل قلتم هو مريد بارادات في محل كما قلتم هو مشكلم فغير مقبول لأن الارادة لا تراد اليست ارادتنا لو كانت مرادة يضطر العقل الى التزامها من ابطال قسم وتعيين قسم فانكم قسدرتم مريد لنفسه كما قال النجار على راي ولا تلتزموا عموم التعلق الا فيا التزمتم مذهب الكرامية في اثبات ارادات في ذاته لان المحذور . حسب حصوله' في الماني اذا ً لم يكن مريدا فصار مريدًا عنــــــــك فاذا لم يدل تغيير الاحكام على الحدوث لم يدل تغيير المعاني ايضاً علا فائث الائمربه الضرورة التي ادعيتم ليست الضرورة العقلية التي واما فوككم ان حدثت ادادة فبارادة اخرى تحدث وبتسلسل

۹۰۰ ، ب (سلاسل – ۲۰ ا اداً – ۲۰۰ ا نستدعی – ۲۰ ب س – ۱۰ ب او هلا – ۲۰ ب ز مراداکا قلتم فی کونه قادراً – ۲۰ ب قول ۱۲۰۰ ، ب حصولها – ۲۰ ب اذ

• ومراديعها وما هو مراد يجب وقوعه فيؤدي الى اجتماع الضدين في اذلا اختصاص للقديم بشيء فلو كانت الارادة قديمة لتعلقت بكل مراد من افعال نفسه ومن افعال العبادومن افعال العباد ان يريد زيد حركة ويريد عمرو سكوناً فوجب ان يبكون القديم مريدا لادادتيها فات المعترف الصيفة القديمة اذا تعلقت بتعلقاتها وجب عموم تعلقها

• ا بكل صفة ولو كان الايجاب بالقدرة على نعت الايجاد لوجدكل ما ٠٠ والمستحيل والقدرة لا تتعلق الا بالممكن من الاقسام والارادة لا تتعلق الا بالتجدد من المكنات والعلم اعم تعلق اوالقدرة اخص وفياً لايتناهي من المعلومات والمقدورات والمرادات فكل قسم لا يتناهي فيمم تملق الصفة بما لا يتناهي مما يليق بكل قسم ويختص المخصصة بالوجود المتعلقسة بجال متجدد وامسا تعلق ارادة القديم بالضدين في حالة واحدة الاول فهو غير مستمر في الصفات فان العلم يتعلق بالواجب والجايز الاطلاق ام يجب عموم تعلقها بما يصح ان يكون متعلقا بهاً فان كان من العلم والارادة اخص من القسدرة والعموم لا ينقص ولا يزيد تعلقت به القدرة فيوجد ما لا يتناهي وذلك محال بل الارادة هي فال الوشمريز الصفة القديمة يجب تعلقها " بكل متعلق على ١١٣

فالوالسنا نسلم اولا ان ههنا أرادتين للضدين بل هو ما وقع

ارادات ان الضدين -

ان ب زوابداعها - ۱۲ ب زارادته ۱۳۰۸ د) ب النمل - ۲۰ ب زين المباد - ۲۰ ب لـ ۱۷ - ۲۰ ب زين ذلك

بروية البشر ُّ ولم يجب من ذلك انتقال ولا تغير وزوال فطفتم على ابواب المذاهب وفزتم بأخس المطالب

ارادة الباري بالكاينات كلها والمدار في هذه المسئلة على تعين الجمة المذاهب اولائم نشرع في الدليل التي هي متملق الارادة فيرتفع النزاع والتشنيع بذلك فنــذكرًا ، واما المئد الثائد من نعب المئد الكبرى هو القول في تعلق

١١٣ الخاصة بمني انه قاصد الى خلقها" على ما علم " وتتقسدم إرادته على شرا ولا واجبا ولا محظورا وهي المباحات فالرب تمالي لا يريدها ولا یکرهها ویچوز تقدیم ارادته و کراهیته علی افعمال العباد باوقهات وازمان ولم يجعلواله حدًا او مردًا الفمول بلحظة واحدة ومريد لافعال الكلفين ما كان منها خيراً ليكون وماكان منها شرايان لأيكون ومسالم يكن نجيراً ولا « فات المعترفة انقابلومه بارادات حادثه ان الباري تعالى مويلا لافعاله

التولد والارادة عندهم لا تولد فان القدرة عندهم توجب المقدور بواسطة السبب فلوكائت الارادة مولدة بواسطة السبب استند المراد الى سببين ولزم حصول مقدورين قادرين الايجاب بالقصد الى انشاء الفعل لنفسه اما العزم في حقنا وإرادة فعل .. الغير فانها لا قرجب ولم يديدوا بالايجاد ايجاب العلة المطول ولا ايجــاب ثم الفدما منهم فالو! ان الارادة الحادثة توجب المراد وخصصوا

٧) ب البصر - ٨) ب باحسن المذاهب النحر - ٨) ب المتدار - ١٠١٠ ب فدل

قات الاشريّ هانه المقدمة التي ذكر تموها من المشهورات في ١١٣ عادات الناس لا من الاوليات في قضايا العقول واغا يجتص اطرادها في بعض الصور دون البعض اذ لا يقال في سياق' ذلك ان مريد الجمل جاهل ومريد العلم عالم ومريد الطاعة مطيع ولا يقبال مريد ، الحركة متحوك ومريد الصلوة مصل ثم يقال في الشاهم مريد

العبادة عابد ولا يقال في الغايب مريد العبادة عابد مم اسر في ذلك ان الارادة الحادثة قد تكون ضروريسة وقد تكون كسبية والضرورية منها لاقوصف بالخيرية والشرية والشكليفية ا اذ لا تكليف الا على المكتسب وقعد قوصف بالمخيرية والشريسة وبها وبها الجريدا فيا المكيف بيد المشرطبا وبها وبها وبها الارادات الكسبية فتتوجمه على المريد فيها وبها التكليف فيوصف بالظلم والعدل والمخر والشر والطاعة والمعصية كم التكليف فيوصف بالظلم والعدل والمخر والشر والطاعة والمعصية كم المستدلال

۱۲۰۰ ) سورة ، عار ۳۰۰ – ۱۲۰۱ ) ب على مساق – ۱۲۰ (الكلونة – ۱۳ ب تكلف – ۱۲۰ الفيرية ب المير لفد الجزونة – ۱۰ ب على المساق

في معلوم الرب تمالى ان' يقع فهو المراد وصاحبه المريد وما علم انه لا يقع فليس مرادًا وصاحبه'' المتمنى ويجوز تعلق الارادة القديمـة

بمنيين احدها تمن وشهوة والثاني ارادة مم فامو الم قاتم ان ارادة الارادتين تقتضى ارادة المرادين حتى عهم بين الضدين فانه تعالى انما اراد ارادتيهما من حيث وجودهما و وتجسدهما لا من حيث مراديهما وهو كارادته للقسدرة لا تكون ارادة للمقدور وقدرته على الارادة لا تكون قسدة على المراد على إلى اعتقادًا لمتقداتهم حتى يوصف بتعلقات صفاتهم يكون اعتقادًا لمتقداتهم حتى يوصف بتعلقات صفاتهم

واسر في ذلك ان الارادة القديمة لم تسعلق الا بوجه واحد وهو . والمسيخ ذلك المسرخ ذلك ان الارادة القديمة لم تسعلق الا بوجه واحد وهو . المسيخ دون المدم ووقت دون وقت والارادئان تشتركان في السجدد فسنسبان اليها الارادة بالفسين ولو قبل تسعلق الارادة بالارادتين جيماً من حيث الوقع والتجدد وباحد المرادين وهو الواقع منهما في المملوم وتسعلق من حيث كان ذلك ايضاً صوابا قال الله تعالى ثريد ألله بكم أنيس وكلا يريد ثريد أنمس أنيس المناقل المسركا قال أثابيم وألمة بما كان يمياً وكلا يمياً وكلا يمياً المعام خلافه حق الاحتلام والتعلق أنائس ألما يمياً لا يعلم خلافه حت لا يكون النفي داخلا في الاطلاقات بما ألم يمياً لا يعلم خلافه حت لا يكون النفي داخلا في الاطلاقات

١١٣ من حيث هو مكلف به اما طاعة وإما معصية وإما خيرًا وإما شرًا تمالي مريد الوجود٬ ومريد الخير والعبد يريد الخير والشر وعن هذا قال الحكما، الشر داخل في القضا والارادة بالعرض لا بالذات وبالقصد والارادة لا بالطبع والنات فكان مريدا مختاراً لتجدد الوجود مريدً الحير واما الشر فن حيث هو موجود فقد شارك الحير فهو من ذلك الوجه خير ومراد وعلى هذا لا يتحقق في الوجود شر محض فهو وحدوث الموجودثم الوجودخير كـله من حيث هو وجود فكان. واما الوجه الذي ينسب الى العبد هو صفة لفعله بالنسبة الى قدرته . . خالق اعمال العبادكما هو خالق الكون كله وانما هو خالق بالاختيار واستطاعته وزمانه ومكانه وتكليفه وهوأمن هذا الوجه غير مراد للبادي تعالى وغير مقدور له ولما تقرد عندنا بالبراهين السابقة انه تعالى بقدر دون قدر وهو من هذا الوجسه غير موصوف بالخير والشر وان اطلق لفظ الحبير على الوجود من حيث هو وجود فذلك اطلاق بمنى يخالف ما تنازعنا فيه فالباري تعالى مربد الوجود من حيث هو وجود والوجود من حيث هو وجود خير خو مريد الخير وبيده الخير يتعلق به من حيث هو متجدد متخصص بالوجود دون العدم متقدر ، بل لا يتعلق به من حيث هو فعسل العبد و كسبه على الوجه الذي ينسب اليه فان ارادة فعل الغير من حيث هو فعله تمن وشهوة وانمــا والسر في ذلك ان الإرادة الازلية لم تشعلق بالمراد من افعال العباد

١٧٧٧ ) بينسب - م) ا ما - مسم) ب موهو في هماشية افي الكتابة

مَ فال بعض المخالفين ان خلاف المعلوم غير مقسدور وهو اعم فغسلاف المملوم كيف يكون مرادًا وهو اخص ثم نقول من رأيي الامر بالشي. لا يكون مريدًا لمامور به من حيث انه مامور به قط ١٣٣ و كان الامر بجلاف ذلك فان جهة المامور به هو كسب المامور وقسد وصايًا من كيا حاجًا غازيًا مجاهدًا والفعل من هذا الوجه لا ينسب الى الباري تعالى فلا يكون مريدًا له من هذا الوجه بل ينسب اليه من حيث التجدد والتخصيص وما لم يكن الفعل فعلا للمريد لا يكون مرادًا له فأكان من جهة العبد من الذي سمينًاه كسباً ووقع على

۳) ب رشان - ۲) ب زمن ۱۳۳۱ ت ب. - ۲) ب ذلك ان - ۲) اوقع

قات المعذرة كل آمر بالشيء فهو مريد له والرب تعالى آمرٌ عباده بالطاعة فهو مريد لها اذ من المستحيس ان يامر عبده بالطاعة ثم لا يريدها والجمع بين اقتضاء الطاعة وطلبها بالامر بها وبين كراهية وقوعها جمع بين نقيضين وذلك بمثابة الامر بالشيء والنهي عنه في حالة واحدة اذ لا فرق بين قول القايل امرك بكذا واكره منك فعله وابين قوله امرك بكذا وانهاك عنه واذا وقع الاتفاق بان الله تساكى أمر عباده بالطاعة وجب ان يكون مريدا لها كادها لضدها من المصية واذا كان الامر بالشيء مريدا له كان الناهي عن الشيء

والذي مخمن ذلك ان الامر بالئي. يقتضى من المامور حصول.. المأمور به والارادة تقتض تخصيص المأمور به بالوجود ومن المحال اقتضا الحصول لئي. واقتضا ضد ذلك منه فلو قلنا ان الباري تمال امر ابا جهل بالايمان واراد منه الكفر منه بمكم الارادة وهو محال الايمان عنه بمكم الامر واقتضا. الكفر منه بمكم الارادة وهو محال ويخرج على هذه القاعدة أواستروا حكم الئ العلم فائه يجوز ان يأمر بخلاف. • ٧٣ الملوم لان المام ليس فيه اقتضا. وطلب واتما هو يعطق بالمعلوم على ما هو به بخلاف الارادة فانها مقتضية فيرد الامر على خلاف العلم ولا يرد على خلاف الارادة

قان الائعربزلسنا نسلم ان كل آمر بالشي، مريد حصوله ' بل كل آمر بالشي، عالم بحصول له مريد له حصولا وكل آمر "يعلم حصول" . •

۳) ب علی ان — ۱۰۰۰ها) اب کذا لمله استواء ال حکم ۱۳۰۰ ) ب له حصولا — ۲۰۰۰ه) ایکون مریدایگلصول —

٣٢٣ التي تنسب الى العبد واختص الامر بإفعال العباد حقيقة دون الوجوه تكليفافو د'عليهم باثبات المسيئة بمني التخصيص بالوجود والتصريف للامور فقال تمالي قل قَلِلُهِ ٱلْدَّجَةُ أَلَ إِلَيْهُ فَلُو عَنَاءً لَهَذَاكُمْ أَجْمَعِينَ ' • ا بشر خصال من الحير توانى فيها ولو امر بعشرين خصلة ثم حط عشرة التي تنسب الى الحق تمالى فلم بجب تلازم الامر والارادة وقد يرد الامر وقال ألَّذِينَ أَشْرِيمُوا لَوْ مَلَّةِ أَلَمْ مَا أَمْرِ كَمَا وَلَا آبِافِنَا وَلا تَرْمَنانَ مِا وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَغُرُّمُونَ اذَامُ يَدَ بِذَلْكَ امر وَلَا وَجِدُوا فِي كَسِهِم بذَلْكَ على خلاف الامر" منها ان نبيا أو علم من احد الأمية انه لو امر فكان المشركون' تمسكوا بهذا اللفظ حيث اخبر التنزيس عنهم مِن شَيءٌ الرادوا بذلك المشيئة بمني الامروعن هذا طالبهم باخراج تمالي من حيث انه متجدد وذلك لا ينسب الي العبدكا بينا في خلق بممني الارادة والارادة بممني الامر فيكون الاطلاق باشتراك في اللفظ العلم بذلك واظهار الحجة عليهم من كشبهم وقال إن يشيفون إلاالظن واما على ثواب ونعمة في المال والا فالارادة الازلية لا تتعلق الا بما هو متجدد من حيث أنه متجدد فلا متجدد الا وهو فعل للباري الاعمال فاختصت الارادة بإفعال الله سبحانه على الحقيقة دون الوجوه • الى' غير ذلك فهو محمول على احد معنيين اما ثناء ومدح في الحال وقد تمعل! ابو الحس وامعابه امثلة في جواز تعلق الارادة

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 17

٣٣٣ دون العدم ومتقدرة بأقدار دون اقدار ومتاقتة بأوقات دون اوقات ثم ختصاً بما خصصته الارادة من غير ان يقال هو خير او شر ايمان تعالى وهي متوجعة الى نظام في الوجود وصلاح العالم وذلك هو الحير المحض وكانت وجوهها الى المنير وظهورها من المنير وكان بيده المخير قوله يديد الله بكم اليسر ولا يريد بكم المسر ولكن يريد ليظهرا وبالمقاب اجلًا ولولا قدرة العبد في الشي. لكان الفعل فعلا متجددًا وكلماً ورد في القرآن من ارادة الخير المخصوص بإفعال العباد مشــا ذلك الموجود قد يقع منتسباً الى استطاعة العبد كسباً على وفق الأمر • ا فسمى طاعة مرضية اي مقبولة بالثنا ناجزا والثواب اجلا وقسديقع على خلاف الامر فيسمى معصية غير مرضية اي مردود بالذم ناجز او كفر فالافعال كلها من حيث تجددها واختصاصها مرادة للباري .. للشرور والمعاصي والقبايح من حيث انها شرور ومعاصي وقبايح ولا مريد لكل ما تجدد وحدث في العالم من حيث انها متخصصة بالوجود الامركان مرادًا غير مرضي اعنى مرادًا بالتجـــدد غير مرضي بالذم والعقاب وهذا هو سرهذه المسئلة ومن اطلع عليه استهان بتهويلات القدرية وتمويهات الجبرية فعلى هذا" لم يكن الباري تعالى مريدًا. هو مريد للخيرات والطاعات والمحاسن من حيث انها كذلك بل هو وفق العلم والامركان مرادا ومرضياً اعني مراداً بالتجدد والتخصيص

تتعلق بالماصي قط من حيث انها معاص اكما لا تتعلق قدرته تعالى ٢٣٥ بافعال العباد من حيث هي اكسابهم فيرتفع النزاع ويندفع التشنيع أ وخرج ما قدرناء من التحقيق وان شئت حملت كل ايسة على معنى

دشعر به اللفظ ويدل عليه الفحوى

الما فورد نعالى وَكَلَّ يَرْضَى لِعِبَادِهِ أَلْكُفْرَ اي لا يرض لهم دينا وشرعاً فانه وخيم العاقبة كثير المضرة كمن يشتري عبداً معيباً فيقول له لا ارضى هذا لك عبداً ومما يتقوى به هذا الممنى ان الرض والسخط يتقابلان تقابل التضاد ثم السخط لم يكن محمولا الاعلى ذم في الحال وعقاب في المال كذلك الرض محمول على الثنا في المال

واما فود تفافى والله يريد أن يتوب عليكم وساير الايات في الارادة محمولة على كلمة ذكرها الصاحق جعفر بن محمد رضى الله عنه أن الله تمانى اراد بنا شيئاً واراد منا شيئاً فا اراده بنا أظهره عنه أن الله تمانى اراد بنا شيئاً واراد منا شيئاً فا اراده بنا عما اراده بنا أن ومعنى ذلك انه اراد بنا ما امرئا به واراد منا مما علمه فكانت الارادة واحدة يختلف حكمها باختلاف وجه تعلقها بالمراد وهمي اذا تعلقت بثواب سميت رضى وعبة وإذا تعلقت بمقاب سميت سخطاً ٢٧٣ وغضباً وكذلك اذا تعلقت بالمراد على وجه تعلق العلم به قيمل اراد به ما علم وإذا تعلقت بالمراد على وجه تعلق الامر قيل اراد به ما

۱۳۹۵ (۱۰ اماص – ۲۰ ب اتا – ۲۰۰۰) ب ویخرج علی ساقررناه – ۱۰ بن صاحبه – ۲۰ ب الدح – ۲۰ ازن – ۲۰ اید – ۲۰ ب انسا – ۱۳ ب

منها عنه لم يقصر " فيأمره بالمشرين على ارادة امتثال المشرة فهو
مامور بخلاف المراد ومراد بجلاف المأمور ومثل هذا قد وقع لياة
دجلا لممراج حيث امر الذي بخمسين صلاة ثم ردت الى الحمس ومنها ان
بها الممراج حيث امر الذي بخمسين صلاة ثم ردت الى الحمس ومنها ان
اياه تصديقاً لمقاله فذلك امر على خلاف الارادة ومنها ان الرب تمالى
أمر خليله ابرهيم بذبح الولد وهو يريد ان لا يجصل اذ لو اراد لحصل
من التحقيق كفاية ومن غرق في بجر الحقيقة لم يطمع في شط ومن
تمالى الى ذروة الكال لم يخف مم

وند نمست المعزد بكلات من ظواهر الكتاب منها قوله تمالى ولا يرضي ليبادو ألكفر وقوله والله يريد أن ينوب عليكم ويريد الدين يتبيون الشهوات أن تميلوا ميلا عطيها وقوله يريد الله يكم أليسر وكم يريد بكم ألدس وقوله ثريدون عرض المدنيا والله يريد الاخوة من ألقول إلا من ظلم وقول مسيفول الدين آلده ألمهم وقوله وما خلقت أليس والإنس إلا يشيدون المبيدون واجاب الاحدر به بتاويلات وخصيصات

وامسه الاموركان نقول ادادة الله ومشيئته او رضاه وعبته لا

افضاتا - ه) ا تادیه ب فایدة - ۱ التضایا - ۲ ب ب ز والثر داخلا ف التدر دخولا بالعرض لا بالذات - ۸ ب ب مُتشق - ۱ م) ب .
 التدر دخولا بالعرض لا بالذات - ۸ ب ب مُتشجيحه الم - ۲ ب ب اردا ۳ ب ب خرم - ۲۲۸

الم كسب العبد حتى يكون اراد منه واراده به قيل التفات الماكسب العبد حتى يكون اراد منه واراده به قيل اراد ما هي الكاينات باسرها ولم يقل اراد منها واراد بها بل ارادها على ما هي عيد من التجدد والتخصيص بالوجود دون العدم فاذَا افعال العباد من حيث انها افعالهم اما ان يقال تتعلق الارادة بها لا الحاليا ألابياد الدي ينسب الى العباد بل على الوجه الذي انتسب الى الحالة أبجادا وتحصيصاً واما ان يقال تعلق الارادة بها على الوجهين المذكورين واراد منا ما امر ديناً وشرعاً واعتقادًا ومذهباً واراد منا ما علم سابقة وعاقبة وفاتحة وخاقة ودل على صحة هذا المدي قوله وكو يشأ الم تينا كل تنفس فمداها وزكن حتى أنقول متحية ... توله وكو يشأ الم يتنا المدية وألياس أبي يما لم يشا المداية لحق القول على مقتضى العلم السابق

القول على مقتضى العلم السابق وفود نعلك وتَمَا خَلَقَتْ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَشْهِدُونِ اي لامرهم بالعبادة وقيل ليخضعوا ويستسلموا كما قال وَلَهُ أَسْلَم مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ \* طَوْعًا وَكُرُهَا\* • فات الفعرسة النظام \* في الوجود او ' في العالم متوجه الى الحيو

وجودكل شي. والاول! علم نظام الحمير على الوجه الابلغ في الامكان

لانه صادر عن اصل الحير والحير ما يتشوق كل شي. اليه ويتميز به

١٧٨ د) ب لاما مادرة - ٣) ب يشوفه - ٣) ب يتم -

. الوجه الذي يصلح ان يقال ارادها بالذات وبالقصد الاول واراد • فالامر الدائم والاكثر" حصول الخير من النار اما الدائم فلان انواعاً الشر امتنع وجود اسبابه التي تؤدي اليه بإلعرض فكان منه اعظم فيه نار ولن يتصور وجودها الاعلى وجه تحرق وتسخن ولم يكن بد من الصادفات الحادثة ان تصادف النار ثوب فقير تأسك فتحرف م انواع الاشخاص في كنف السلامة عن الاحتراق" فما كان يحسن ان يترك المنافع الداغة الاكثرية لإعراض شريةً' أقلية فارادات مالاً في نظام الحمير الكلي كشل النار فأن الكون أما يتم بأن تكون الباري تمالي الحيرات الكائنة على مثال هذه الاشياء ارادة اولية على ارادة بالعرض وبالقصسه الثاني فالخير مقتضي بالذات والشر مقتضي الى كال في الوجود وانما انتراع بينت ا في الحيرات التي تتعلق بافعال الشرور الكاينة غير اولية على الوجه الذي يصلح ان يقال ارادها . ١ بالعرض وكل يقدر ولولم يقرر الامر على ما قورئاه ً للزم ان يكون مصدر الخيرغير مصدر الشر وذاك مذهب الثنوية العبادوا كسابهم مثل الاعتقادات الفساسدة والجهلات الباطساة كثيرة لا تستحفظ على الدوام الا بالساد" واما الاكثر فإن اكثر المحضُّ ما هو اوان الحيُّر المحضَّ عن هو وان النظام في العالم متوجه فال المتكلمهوم لاننازعكم في اصطلاحكم على ان الحير

۷) بال (شر – ۸) بخلل – ۹) ب حصولها – ۱۱۰ ب الاکبری –
 ۱۱) ب بوجود (شار – ۱۱۰ ب اخراق – ۱۱۰ بشریة
 ۱۰۰۰ ب زارادة – ۲۰۰۰ ب زیکون – ۱۱۰ اقررنا – ۱۰۰۰ ب مرم

١٣٧٩ الامور اذا توهمت موجودة الى خير مطلق والى شر مطلق والى خير والا فاصل الفطرة كان على استعداد صالح لولا المانع وعليه دلت وجودله اصلًا فبقي ما النسالب في وجوده الخير وليس يخلو عن شر فالاحرى ُ به أن ُ يوجد فان ُ لا يكون ُ اعظم شرَا من كونه فواجب الكلي بوجود' الشر الجزي وايضاً لو امتنع وجود ذلك القدر من والاعتقبادات الفياسدة التي يتعلم الصبي من المعلمين والابوين الخلقة واما الشر المطلق الذي لا خير فيه والغالب او المساوى فعلا .. ان يقتضي وجوده من حيث يقتضي منه الوجودك لاينوت الخير يقع للمكمل واما ما يصادم حق الكمال ومثال ذلك في النوع الاشارات النبويسة كل مولود يولد على الفطرة فابواه يهودائ العلة العارضة فالباري تعالى مريد للخير ارادة بالذات اذهمو مصدر على نفس السائية فيصدر عن الشخص افعال قبيعة واعتقادات فاسدة واما الامر الطاري على الشخص من خارج فاحد شيئين اما ما وينصرانه ويجسانه فالشر اذا داخس في القضا الالهي بالمرض لا للخيرات ومريد للشر ادادة بالعرض وليس مصدر الشرور وانقسمت ممزوج بشر والاخير اما ان يتساوى فيمه الخير والشر او يغلب احدما اما الحير المطلق الذي لا شر فيسه فقد وجد في الطباع وفي الانساني العادات القبيحة التي يتربي عليسه الصبي من اول نشو. بالذات اذا وقع فبالحري ان يجازي جازاة الملاك والفساد على وجود

 - 111 -

 الموجد كانها وقمت اتفاقاً لا قصدا او حدثت فلتة لا ارادة ۲۳۳ ، ايضاً من تمكموا بان الوجود في بعض الموجودات خير كمه وفي الطمة وهي معلومة على منهاج كونها معلومة فالشر والقبائح يجب عالماً والشر في الوجو دلازم وتبع للنظام فما الفرق بين لازم ولازم وعندكم الجزئيات معلومة تتبع الكليات والكليات معلومية تبماً شرا محضاً فمالشر المحض لا وجود لـ ه عندكم فما الجواب وكيف السلب فمن جهة ائه عالم اي غير محتجب عن ذاته بذاته واما الإضافة ان تكون مرادة على منهاج كونها معلومة وقولكم الشر المعض ليس بموجود اصلًا فأن الوجوداشتمل على الحير أ او هو خير كله الكلام يلزمونكم اثبات موجودات في العسالم غير مستندة الى واختيارا فان كانت لا مستند لها فعمي خلوقة لا خالق لها وان كان فن جهة انه مبدأ النظام الحير والنظام في الوجود تابع ولازم لكونه بعضها شركله وقد سمعتم من اصحباب الشرايع اثبات الملايكمة الروحانيين وذلك خيركله واثبات الشياطين وهذا شركله واصحاب الحروج عن عهدة الخطاب الموجودات اول واولى وفي بعضها لا اول ولااولى فهلا اثبتم فيه تضادًا الاصلين النور والظلمه يقرون عليكم السلام للالزام" واصحساب مستندها خيرًا محضاً فكيف يصدر الشرمن الخير وإن كان مستندها فنغول اثبتم ترتيباً في الوجود حتى قضيتم بان الوجود في بعض

3) ウ ( e g 2 一 o ) ウ z y l l . ・ D ) ウ z y ー カ ) ウ z l z ー カ ) ウ / l c a ー か ) ー ・ D ) ト 目が j ー ・ D ー k y l k E l y ー ・ D ) ト が l k E l y ー ・ D ) か が l . ) ウ が l ー ・ D ) か i で ー

امه اللوازم فهو بالقصد الثاني اشبه منه بالقصد الاول فا الفرق بين الشرور تمالى فلم يرده ويرجع الكلام الى شبه الطامات وقولكم إنه اذا علم هو مقتضى بالذات حتى يكون شيء اخر هو مقتضى بالمرض وما ذكرتموه من حد الخير انه يتشوقه الكل يبطل قاعدتكم في الارادة .، فأن الباري لا يتشوق للخير بل يتشوقه الكلافهو الحير المحض وهو المراد لا المريد وما سواه فليس بخير ولا مراد اذ لاً يتشوقه الباري النظام وابدعه فقد اراده فجعلتم الارادة مركبة منسلب وإضافة إما والكاينات وحصولها على سبيـــل اللزوم فليس اذا في الوجود شي. الواقعة في الكاينات وكونها مقتضية بالعرض وبين اصل الكون فبالنسبة الى شي. آخر منفعة لكنا نلزمحكم امرًا كلياً فان عند كم الترتيب المذكور صدور اللوازم عن الشيء ومما كان على سبيسل . شرور ولاً نقول هي خيرات ومصالح وتحت كل منها شر ومع كل الوجود كله بما فيسه من الروحاني والجسباني صبادر عن الاول على والحيوانات المؤذية والافات الساوية والعاهات الارضية وما يتبعها من الهموم والغموم والاكلام والاوجاع فلا زُاع فيها اهي خيرات ام بلا. ومحنة لطف وفي كل فتنة وافسة صلاح ولكل حيوان يؤذي خاصية ومودع في كل جسم من الاجسام منفعة ومضرة وكل مضرة والاخلاق الردية والافعال القبيحة اهيي حاصلة بإرادتن دون ارادة البادي ام هي مرادة له عز وجل وما سوى ذلك من الصور القبيحة

 الها على طريق الايجاد بالذات وبالقصد الاول وما لم تثبت همذه ٠٠ الاثنين للمسالم اصلين هما منبع الخير والشر والنفع والضر وهما النور • بالبينات الواضحة والمعجزات الباهرة وقد اعترف بوجودها قدماً. وليس يمكن انكار ذلك بعد ثبوت الصدق في اقوالهم واخبارهم الحكما. \* قالوا ما من شيء جزى في العسالم الا ويتحقق له في عالم في العـــالم يستدل على شر كلي وكذلك اثبت المجوس واصحاب وهي ايضاً من حيث انها تستند الى ارادة الباري سبحانه خير ومن حيث انها تستندالي اكتساب العبدأ تكتسب أدم الشر غيران الجزي يستدل على عقل كلي وكذلك سايرالامور فبالشر الجزي عض موجود هو اصل الشر بالذات لا بالمرض والثاني كون الخير الشرايع قد وردت باثبات الشياطين واثبات راسهم ابليس اللءين والظلمة كما سبق ذكر مذاهبهم وقد استوفيناها في كتابنا الموسوم بالملل والنحل وبالجماة الفلاسفة منازعون في ثلاثة احوالُ اولها نفي في النوع الانساني اكثر واغلب والثالث اثبات موجودات لا مستند الاصول الم يتم المم ما ذكروه والله اعلم واحكم آخر امراكلي فبالحرارة الجزيبة استدل على نار كلية وبالعقل <sup>ا الغول في الكلام مصركاه في ثلث قواعسد احديها اثبات كون عهه</sup>

۳) باللياد - ۳) ب تكلس - ۵) ب بز حيث - ۵) ب جزوى - ۱) ب شي - ۷) ب قبلمير كثرة - ۸) ب اصول - ۱) ب سـ - ۱۰ ب ز بالبرهان - ۱۱) يستمر
 ۱۵) يستمر
 ۱۵) يستمر
 ۱۵) يستمر
 ۱۵) يستمر
 ۱۵) يستمر

٠ الباري تعالى متكلماً بكلام اذلي والثانية في ان كلامه واحد والثالثة

في حقيقة الكلام شاهدا وفي احكامه

مههه الاختيار والاكتساب غالبين كان الغسال همو الشر والفساد فعساد والاكتساب البشري كان الغالب هو الحير والصلاح وحيث ما وجدنا شي. دون شي. وانما يدخل الشر في الافعال الانسانية الاختيارية التي هي التشبه بالاله عندكم او فرقة يسيرة ترتسم بالمراسيم الشرعية التي هي امتثال الاوامر الالهية عندنا بل اكثرهم وع بمنهم عمي فهم لا يُعقِلُونُ وَمَا وَجَدْنَا لِا كَثَرِهِم مِن عَهْدُوإِن وَجِدْنَا أَكَثَرُهُم لَنَاسِقِينَ \* العالم الجساني اغلب واكثر خصوصاً في النفوس الانسانية وبالجعلة الامر الى ان لا شر في الافعال الالهية فان وجد فيها شر فبالاضافة الد على خلاف ما قررتم فاعتبروا النفوس الانسائية والغالب على احوالها وقايل مِن عِبَادِي ٱلشَّكُور' فكيف يستمر لكم معاشر الفلاسفة من العلم والجهل وعلى اخلاقها من الحسن والقبيح وعلى اقوالها من فعيث ما وجدنا الفطرة والتقسدير الالهي غالباً على الاختيار." ان الشر في المالم بمطلقه لايوجد وباكثره لايتحقق وقد صادفتم الوجود.. الصدق والكذب وعلى افعالها من الشر والخير تعلمون' ان الشر في ومشحونأ بالافسات والعاهسات والطوارق والحسرات ومتموجأ بالجالات وفاسد الاعتقادات واكثر الخلق على الاخلاق ال ذميمة والخصال اللثيمة واستيلا، القوة الشهوية والغضبية على المقلية حق لا تكادتجد في قرن من القرون الا واحدًا يقول أبالحكمة الالهية . وتقول نرى العالم الجسباني علوا بالبسلايا والمحن والرزايا والفتز

<sup>\*)</sup>  $\rightarrow$  started = \*)  $\rightarrow$  ( 14m(10 - 0)  $\rightarrow$  (  $18g^{2} - 1$ )  $\rightarrow$   $18g^{2} - 1$ )  $\rightarrow$  171(17 - 1)  $\rightarrow$  ( $18g^{2} - 1$ )  $\rightarrow$   $18g^{2} - 1$ 

تصرف في الموجودات الخيرية خيرًا وقهرًا تصرففي الموجودات الاختيارية تكليفاً وتعريفاً ونهيه وكاجرى في ملكه تقديره جرى على عباده تكليفه وك

٣٠ المحل متصفاً به ا دون غيره من الفساعل وغيره كها لو تحرك متحرك ولا قايل بكلام يخلقه لا في عمل لان في نفي المحل نفي الاختصاص ٥٠٠ ويعرف ويجبر وينبه بذلك فاذًا ثبتت هذه الدلايل كونه متكلماً قال هو متكلم بكلام يجدئه في ذاته كم صارت اليه الكرامية فقد دلت الافعال بانقائها واحكامها على انه تعالى عالم ويستحيل ان يعلم كان متكلياً بكلام فاما ان يكون كلامه قديماً او مادثاً وان كان متكلماً لنفسه من المتزلة وغيرهم اذلو كان يمم تعقل ازلاوابداً وفيه ابطال التفرقة بين ما يقوم بنفسه وبين ما لا يقوم بنفسه ومن سبق الردعليهم ومن قال هو مشكلم بكلام يخلقه في عل كما صار اليه المتزلة فقد خالف قضية المقل فان الكلام لو قام بعمل لكان ومن المعلوم ان البادي يصح منه التكليف والتمريف والإخبــار يسهم حادثاً فاما ان يحدث في ذاته او في محل او لا في محل ولا قايل بكونه شيئأولا يخبرعنه فان الحبر والعلم يتلازمان فلا يتصور وجو داحدهما دون الثاني ومن لا خبر عنده عن معلومه لا يكنه أن يخبر غيره عنه والتنبيه والارشاد والتعليم فوجب ان يكون له كلام وقول يكلف فنغول اما إن يقسال هو متكلم لنفسه او متكلم بكلام ثم إن وقد سلك الامثاذ ابو امعق الاسفراني وجه الله منهاجاً آخر فقال

## القاعلا الثانية عشرة

## ف كوده الباري مشكلما بكلام ازني

٥٣٧ ويريسد ويسمع ويبصر فلولم يتصف بالكلام ادى الى ان يكون قادرًا عالماً دل تردد المخلق في صنوف الامر والنهميُّ على امر الباري والحي يصح منه ان يشكلاً ويامر وينهي كما يصبح منه أن يعلم ويقدر في صنوف التغايير والحوادث والجايزات على كون البادي تعسالى مطاع ومن حكم الملك أن يكون منه أمر ونعمي كما دل تردد الخلق وطرق متكلمي الاسلام تختلف متكلماً بكلام قدمنا هذه المسئلة وان جرت العادة بتقديم المسئلة الاخيرة ولم يخالفنا في ذلك الا الفلاسفة والصابية ومنكرو النبوات متصفأ بضده وهو الخوس والعي والحصر وهي نقايس ويتعالى عنها والذبي وفي هذه الطرفة قولهم قد ثبت بدليل العقل انه ملك . فطربق الاشعرير ان قالوا طل العقل على كون البادي تعالى حياً ولما لم نجد في الله ُ الاسلامية من بيمالفنا في كون البادي تعالى

ه ۱۳۰ ن به ۱۰ ما برد - ساب من الموادث - عاب الاوامر

والتوامي - ه...ه) ب م - ۲) ب م

منزلة القول السيم تقرون في كتابكم ثم أستَوَى إِلَى السَّمَاء وَهِيَ .. دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلَلْأَرْضِ \* أُنْيِبًا طَوْعاً أَوْ كُوهاً قَالِنَا أَنِينَا طَائِمِينَ مُمَ • يخلق له ممرفة ضرورية ان الامر كذلك اما ان يتكلم بكلام يخلقه ٠٠ آمِينَ' و كذلك كل موجود ابدعه الباري تعالى بلا زمان وبلا مادة تعريف المامور خبرًا ان الفعل المامور به واجب الاقدام عليسه بأن المسكلمين انتم منازعون في اثبات الكلام لــــه هو ٰ امر ونهمي على وجه يتصف به اما قياماً بذاته واما قياماً بغيره فانا نقول هو ملك مطاع وليه امر ونهي لا على طريق قولي بل على طريق فعلي وهو في عل او يتكلم اذلا وابدًا بكلام أيسمع في حال ولا يسمع في ولا الة بجيث لو عبر عن حال الايجاد والابداع كان ذلك امرًا بالتكون كما قال إِنَّمَا قَوْلْنَـا ۚ لِشَيْءُ إِذَا أَرْدُنَاهُ ۚ أَنْ نَفُولَ لَـ لُمْ كُنْ فَيِكُونَ ۚ بالفعل على وجه ينقاد له طوعاً وكرهاً لما خلقه له وقـــدره فـِـه نازلا حال فهو من ابحل المحال وهذا لان تصريفه تعسالى جواهر الخلايق ذلك ليس خطاباً قوليا بل تصريفاً وتسخيرا بحيث لو عبر عن تلسك فيها حالةٌ لو عبر عنها بالقول لكان خطابا لهم يسيرُ وا فِيهَا كَيَالِيَ وَأَنَّامًا ٢٣٣٩ الحالة من التصريف والانقيادكان ذلك امرًا بالاتيان وجواباً بالطاعة لا بالعصيان وعلى ذلك المنهاج سيرة العباد في البلاد وتيسيره السير والا فالخطاب القولي مستحيل أن يتوجه الى العدم عوهذا في المبدأ

۱۹۳۸ - ۱۰ ب ومو - ۲۰ ب ب ـ - ۳۰ ب ـ - ۲۰ ۱۰، ۱٬۱۵ - ۱۰ ب غیر - ۲۰ ب بالاتنان - ۲۷ ب الطنبان - ۱۳۰۸ ب ف حاله ۱۳۳۹ - ۲۰ ۱۳۰۵ - ۲۰ الرنا - ۲۰ ۱۳۰۴ (۱ - ۲۰ ب المدوم -

Aかれ こういい ー と) ナのな ー よ) ナのなっ ー ないな) ナニー

بحر كة يخلقها الله لم يرجع اخص وصفهـــا الى الفاعل وكذلـــك ساير الاعراض فبقي انه متكلم بكلام قديم ازلي يختص به قياماً ووصفاً وذلك ما اثبتناه

قان انعور مذاو المعافر تولم الحي يصح منه الاتصاف المسهم الكلام لانه لو لم يتصف به لا تصف بضده و كثيراً يطردون هذا • المدايل في ساير الصفات وهي دعوى مجردة لا يرهان عليها الاسترواح الى الشاهد وخن ورد عليكم نقضاً لهذه القاعدة حتى المين ان اعتذار كم عن النقض اعتذارنا عن هذه الدعوى وذلك ان الحي يصح منه الاتصاف بالحواس الحمس ثم اللدى واللات مبها كالنم يصح في الفاهد ويصح وصفه بها والاتصاف بهاكما والذوق واللمس يصح في الشاهد ويصح وصفه بها والاتصاف بهاكما والمدها في الفايب ولا يقال انه لو أم يتصف بهاكان موصوفاً بضدها كله في الغايب ولا يقال المعاول الاجرام أن البية واتصال الاجرام واصطكاكها كها شرط في الشاهد في اعتذاركم ان البية واتصال الاجرام • والمطكاكها كها شرط في الشاهد في اعتذارتا ان البية واتصال الاجرام • والمطكاكها كها شرط في الشاهد في من الصفات كالا في الشاهد ونقصاناً ولا أن البية بيما ولا يتمال ولا يتمال بيما ولا يتمال في التالم معاشر في النايب فيقب الحياء مطاع ذو ابر ونهي فسلم لكذكم معاشر

٠٠ بالاستدلال على كلام البشر لان غير الجنس لا يدل على الجنس فيخرج . و كوز في طبيعـــة النفس من التعييز والتفكير بحيث يعبر عنه ٠٠ الشاهد على ما ذكرنا \* غير مطرد في النايب على المنهج الذي هو معتاد • الكلام المتمارف فان قيل ان كلامه من جنس النطق النفساني فهو ويشي برجله وهذا هو الحلول الذي ذهب اليه اصحابه وأن لم يشتمل كلام البشر ومما كان خارجاً عن كلام البشر لا يجوز ان يثبت وان سلم في الشاهمة فكيف يستمر لكم طرده في الغايب مع يقتضى ترديد المخواطر وتقليب الافكار والابتدا من مبدا والانتها على هذا قولكم ان كل عالم يجد من نفسه خبرا عن معلومه فإن هذا ان كل ملك مطاع يجب ان يكون صاحب امر بالتكليف فائه مسلم في على غارج الحروف كانت اصواتاً عبردةً لا حروفاً منظوميةً فــــلا ويستحيل ان يكون كلامه تعالى من جنس الماخوذات والثاني ما هو يكون كلامه ُ من جنس كلامنا بل الاصوات الحمادثة من خفيف الشجر ودوي الما. وصوت الرعد يكون كلاماً له وذلك خلاف اللسان عربياً وعجمياً وغــير ذلك الى ما يعلم من المعامين فيـكـون ذل ك تقديرات حروف في الخيال وتصويرات كلبات في الوهم الى منتجى وذلك كله محال فئبت انه لا يجوز ان يكون من جنس تسليمكم ان الحبرين لا يتاثلان الا في اسم الحبرية وكذلك قولكم باطل ايضاً فان النطق النفسي على وجهين احدهما ما هو مأخوذ في ٤٣٣ باللسان فيكون هو ماخوذ اللسان وذلك ايضأ مستحيل لان ذلك

ALCHAHRISTANI, Nihayat el-19dam. 18

. عُمَّ هذا مركب من حروف منظومة والحروف تقطيع اصوات. على أن هذا التقدير يستحيل أيضاً فأن ذلك المحل أما أن يشتمل والرسالة او كمال حال الملائكة من الروح والواسطة منهم يصلون الى الحالة كان ذلك وحياً وتنزيلا وخطابا وسؤالا وجواباً وتقريباً' وايجاباً . وقالوا ايضاً لو قدر للباري تعالى كلام فلم يخلُ من احد الامرين اما ان النفساني ويستحيل ان يكون كلامه مثل الكلام في اللسان فان والاصوات اصطكاله اجرام والباري سبحنه تمالي عن ان يكون على مخارج الحروف اولاً يشتمل فإن اشتمل وجب أن يتحقق فيه "، تعالى متكلماً بلسان بشر فيكون قد تصور لبصورة البشر فيلزم ان يقال انه يسمع بسمعه ويبصر ببصره كما نطق بلسانه وياخذ بيده كذلك تقول في حال الكمال اعني كان حال الانسان من النبوة کان من جنس کلام البشر او لم یکن فان کان لم بیل ایضاً من احد الامرين اما ان كان من جنس الكلام اللساني او من جنس النطق جرماً او مركباً من جرم وجسم وان قدر كلامه ' يخلقه في عل لم يكن ذلك الكلام قولا له بل فعلًا ونحن نوافقكم في التعريفات النملية حيوة فيكون ذا بنية وهيئة انسانية فيكون انسانا فيكون البارى حال في النفوس الشريفة والمناسبات اللطيفة بين الارواح المجسدة المشخصة وبين الروحانيات البسيطة المجردة مجيث لو عبر عن تلك

١٠ بدنه والقوى البدنية وما من حركة من هذه الحركات الا ولله فيها .، الحدود والاحكام قضية ورا. العلم والقدرة والارادة وذلك ما عبرنا ٤٤٠ • ويستوي في تعلقه كل متجدد متخصص والاقتضاء والطلب يختلف من ممكن ليحصل وجوده واما وجه مباينته الارادة ان الارادة صالحة تتحدان حقيقة وخاصية فثبت ان مدلول التكاليف من حيث حكم بالامر والنهى فان الفكرية تشتمل على حجة وشبهة وصواب به ولا يراد بل الارادة من حيث الحقيقة لا تتعلق الا بفعل المريد ثلث حركة فكرية وهي من تصرفات عقله وفكره وحركة قولية للقدرة أن القدرة صالحة للايجاد فقط وأغا تتعلق بالممكن ويستوي في تعلقه كملُ ممكن في ذاته والاقتضا والامر والنهي لا يتعلق بكل للتخصيص ببعض الجايزات فقط واغاأ تتملق بالمنجدد منجلة الممكن جهة تجدده وقد بينا ان من الاشياء ما يراد ولا يومربه ومنها ما يؤمر والامر والاقتضالا يتعلق من حيث الحقيقة الابفعل الغير فكيف عنه بالقول والكلام وعبر التنزيل عنــه بالا.ر والخطــاب ومن وجه اخر نقول الحركات الاختيارية التي اختصت بتصرفات الانسان وهي من تصرفات نفسه ولسانه وحركة فعلية وهي من تصرفهات وخطا، وحق وباطل والقولية تشتمل على صدق وكذب واقرار وانكار وحكمة وسفه والفعلية تشتمل على خير وشر وطاعة ومعصية وصلاح وفساد وقد قام الدليل على ان الباري تعالى حكم عدل وله

٣٤٣ رَبُّ ٱلْمَالِمِينَ ( ٥٠ م ٧ ) ووجه الاستدلال من الشرايع والاحكام ٢٤٣ في الشاهد وهذا الالزام ليس يختص بمسئلة الكلام بل متوجه على من في الصنابيع والافعال على انه تعالى خالق وبالوجوء التي في الشرائع والاحكام على انـــه تعالى آمر أَلَا لَهُ ٱلْغَلَقُ وَٱلاَّهُ تَأْدِلُو ٱللهُ العلم وبوقوع الافعال على القدرة وبالاختصاص ببعض الجايزات على والاستطاعة على ان البادي تعالى آمر ناء وله الامر والنهي والوعسد على اتيان المامور به والوعيد على فعل المنهيءُ عنه وهذا لا يتصور ١٠ ان التكليف اقتضا وطلب المامور به والاقتضا قضية معقولة ورا. •! يتعلق بالمعلوم على ما هو به وليس في تعلقه اقتضا المعلوم بل هو تبيين وانكشاف ومن خاصيته ان يتعلق بالواجب والجايز والمستحيسل الاستدلال بالدلايل الى نجدها في الشاهد فانا بالاحكام استدللنا على الارادة كذبك نستدل بالتكاليف على العباد ذوي العقول مجمع بين الشاهد والغايب' في معنى لا يشتركان فيه جنساً وعائلة ويكون حكمه حكم من يجمع بين قرص الشمس ومنبع الماء لا في معني العلم والقسدرة والارادة اما وجه المباينة بينهسا وبين العلم ان العلم والاقتضا والامرلا يتعلق بالواجب والمستحيل واما وجه مباينتسه يشتركان فيه جنسآو مماثلة بل بجبرد اسم العين المطلق عليعها بالاشتراك فال المتكلمور الطريقة الخسارة عندنا في اثبات الصفات ه

۴۶۳ ) ب زیش. – ۳) ارفی الماشید، المحض – ۳، ب بالتکلیف – ۱۰ ب النمی – ۱۰۰۰۰ اسوز ناو

حكم وقضية في كل حركة من هذه الحركات وذلك الحكم إما ان يكون فعلا من الافعال وإما ان يكون قولا من الاقوال واستحال ان يكون فعلا يفعله فان كل فعل فهو مسبوق بحكمه أبل ذلك الفعل دليل على حكمه وحكمه مدلول فعله وكما أن الحركات على علمه وارادته وقيدرته كذلك الحركات الاختيارية دلت وقولكم أن التصريف بالفعل ثازل منزلة التكليف بالقول مسلم فها يجم إلى افعال غير اختيارية للانسان لحين الافعال الاختيارية الم استدعت ممن له الخلق والامر حكماً واقتضاء وطلباً فكل فعل . وتصريف من الحالق يدل على حكمه واقتضائه وذلك بمينه هو وتصريف ورادتا

نغول ذلك الفعل من وجه احكامه دل على علم الفاعس ومن وجه وقوعه دل على قدرته ومن وجه اختصاصه دل على ارادته ومن وجه تددده بين الجواز والحظر والاباحة دل على ان للبارى تعالى فيها من حكماً وقضية ثم ذلك الحكم قد يكون امرًا وقد يكون نهيًا وقد يكون اباحة فقد سلمتم المسئلة من حيث منعتموها فينول اثبات الكلام والامر والنهي بيني على جواز انبعاث رسولا ومن جوز على الله تعالى ان يبعث رسولا فنن جوز على الله تعالى ان يبعث رسولا فذلك ارسول يبنئ

م) المكمة - س) اضلا - م) اعلى - م) ف بعض - س) احكم ه كام م) الملك - م) ف واقضايه - س) الوجوب - م) ف يجبل -

في المراتب " فيستدل بذلك على ان امر من له المخلق والامر فوق الاوامر النطقية الانسانية والفكر المقلية وانه بوحدته فكر في معنى الاوامر النطقية الانسانية والفكر المقلية وانه بوحدته فكر في معنى كلام ونطق وخبر واستخبار وامر ونهي ووعد ووعيد وان سما يسمع كلامه فوق كل سمع هو مفطور للحرف والصوت لاسمما يسمع المروف والصوت فوق سمع هو مجبول بمجرد الصوت فنحن اذا لم نستدل بجنس على جنس بل نجنس على ما هو فوق الجنس فيطل استرواحهم" الى التقسيم الذي ذكروه

مُ هُول اننا السم تقولون ان واجب الوجود من حيث يعطي المقول! عاقل ومن حيث يعطي البده في المبدا" قادر ومن المقول! عاقل ومن حيث يعطي البده في المبدا" قادر ومن ميد ميطي المندة بيطي النظي النطق النطق المواني مريد فه لا قاتم انه من القوالب آمر متكلم ثم هلا حملم كلاصه وامره على ما حملم علمه وقدرته وارادته فيصير التنازع واحداً بيننا ويرجع الامرائي مسئلة ١٤٧٨ والقدرة عند كم المعالم تشدل عليه مسئلة العلم والقدرة عند كم على أن المبادي تمانى متكم من على حقيقة المتكلم من فعل الكلام فهو فاعل الكلام في عمل بحيث يسعم ويعلم انه كلام مرورة لانه لو كان المتكلم من قمام به

•) بَ نَ زَمُ اللَّهُ ا ن " اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّا لَا اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّل

١٤٨ تكون اشرف والطف غير الم بهذا الجنس استدللنا على ذلك النوع كما تكون المرتبة التي للملائكة الروحانية من جنس المرتبة التي لنا بل .، تبلغ الى النفس الناطقة الانسانية فيحدس منها ان مرتبتها لما كانت والارواح الملكية فوق مرتبة هذه النفوس في التفاهم وكالا تكون المرتبة التي للناطقة من جنس المرتبة التي للطير والبهائم كذلك لا استدلكنا بنوع من الحدس في الأمور الغائبة على نوع من الحدس في امور النيب الى ان يصل الكمال الى حد من الخليقة فيقف الترتيب ڤوابِ وذلك يبطل قضية الحكمة ونحن نرى من النفوس الحيوانية صوته لحن ثم من اصحاب الالحـان ما' يـكون من ذوات الحروف المقطمة ومنها ما لا يكون الى ان يبلغ الامر والحال الى ترصيع الكلمات من الحروف وترتيب الحروف في" الكلمات فيكون ذلك دلالة على ما في النفوس الناطقة وليس كل مرتبة من هذه المراتب من جنس الرئبة التي قبلها لكنها كالات النفوس بعد كالات الى إن . فوق مرتبة سائر النفوس دل ذلك على ان مرتبة النفوس الروحانية الناطقة كاذبة فاسدة لامعادلها ولاكمال ولاجزاء على افعالم اولا ما لا يتفاهم بعضها من بعض الا باحسدى من الحواس الادبع وهي منها ما يكون له عبرد الصوت من غير كحن ومنها ما يكون له مع . اللعس والذوق والشم والبصر ومنها' ما يتفاهم بها وبالسمع ايضاً" ثم

۲۵۳ () ف ومنهم – ۲) ف زوذلك بواسطة صوت وحرف يتصور – ۳) امن الحمال بي – ۲۵ ب من – ۲۵ ف الحمول – ۲۵ هجذا ولمل ۲۵۳ (۱۵ من وراه »
 ۲۵۳ (۱۰ من وراه »

الدليل على انه متكلم اعني يوصف جمني يقوم جمل اخر فما الفرق بين مذهبكم وبين مذهب من قال انه يخلق فملا يفهم عند ذلك انه تمالى يريد من العبد فعلا او يكرهه! وإن اضيف السه الكلام كان جمازاكا قال تمالى خطاباً للسها، والارض أنجيًا طَوعاً أو تخرهاً اهم وايجاب من الله تمالى ولا تسلم وائتار واستيجاب من السها، والارض فامر' لهربنا في اثبات كوزنه متكلماً هو المعبزات السدالة على صدق قول الانبيا. عليهم السلم وهم الصادقون المخبرون عن الله ١٠ تعالى انه قال كذا' وامر بكذا وزهى عن كذا'

فب لهم قد سددتم على انفسكم هذه الطريقة بوجوه احدها النكم زعمم أنه لولم يبعث الله رسولا كان على العاقل البالغ في عقله وجوب معرفة الله تعالى وعلى الباري تعالى وجوب ثوابه فلو لم يبعث الله رسولا فبم كنتم تثبيون كونه متكلما والشاني مصيركم الى ان الثلام فعل من الافعال فأ دليلكم على انه فعل ذلك الفعل المخاص اذليس كل مقدور فهو واقع بفعل الله تعالى والشالد زعمم في الارادة انها خلوقة لا في عبل وفي الكلام انه خلوق في عبل وفي الامرين جيماً يرجع الملكم الاخص الى الباري تعالى في الفرق بين البايين

۸) ابرصن بقوم - ۲۰۰۸) ب - ۱۱۰۰ علاق - ۲۰۱۱ ف زفلا ۱۹۰۱ ب ۱۰۰، ۱۵ - ۲۰ ب ف زكا اطلا (كذا) - ۳) ب تسلم ف نسلم -۱۰ ب ف كذى - ۱۰ ب ف زوجه - ۲۰ ب بغیل

٥٠٠ وكذلك جميع ما في القران من الاوامر والنواهي والاخبار فوجب تقطيع صوت والصوت أفي الجدم متصور فتعين انه في جسم فاك الائمريز بنيتم مذهبكم على قاعدتين احديهما تسليمكم أ 10 نوح ولا قومه " اخبار " عما ليس كما هو فهو مع استحالته كذب ومع كم صارت اليه الكرامية فيكون علا للحوادث وذلك باطل واما ان فعل الكلام فاما الاولى فلو نازعكم الصابي والفيلسوف في كونه وان كان قديماً ففيه اثبات القديين ويرجع القول الى مسئلة الصفات وعماً بختص بهذه المسئلة من الاستحسالة انه لو كان قديماً وهو امر ونهي لزم ان يكون كلاماً مع نفسه من غير مامور ولا منهي ومن الوادي المقسدس طوى خطاب المعدوم والمصدوم كيف يخاطب ان يكون الكلام يجدث عند حدوث المخساطب في الوقت الندي . ا يحدث لا في عمل او في عمل ولا بد من عمل ف انه حرف والحرف متكلاا فا دليلكم في ذلك عليها وعندكم الكلام فمل الباري تعالى كسانز الافعال ولايرجع اليدحكم الكلام الاانه فاعل صانع فها يصل الخطاب اليه فيكون الكلام حادثاثم اما ان يجدث في ذاته كون البارى تعالى متكلما والثانية ان حد المتكلم وحقيقت " من الكلام كما ذهبتم اليه وجب ان يكون كلامه امسا قديماً واما حادثاً المحال الذي لا يتمارى فيه ان القول بانا أَرْ سَلنا نُوحًا إِلَّى قَوْمِ فِي وَلا هُ كذبه محـال وقولــه أخلَع تَذَلِّكُ لموسى ولا موسى ولا طور ولا

۱۰۰ دربا - ۱۰۰ ۷۰،۰۰۰ - ۱۰ قوم - ۲۰ اواخبار - ۲۰ ف زیم ۱۰۰۰ ۱۰۰ بیمسل - ۲۰ فی السور - ۱۰۰ احدما - ۲۰ فی نسلیکم -۱۰ فی ن مو - ۲۰ فی الاول - ۲۰ الطال -

• ا وان كان المعني في الموضمين خلوقًا مكتسبًا بالوجهين كما عرفت ثم ., انه المتكلم به ولا يقف معرفة ذلك على معزفة كونه فاعلا بل دبجا • اختيارية ثم اذا خصصت الحركة بان كانت اصواتاً تسمع او حروفاً لا يخطر بباله كونه فاعلًا أصلًا وعن هذا انتسب "اليه القول فيقال الصوت من حيث هو معني من المعاني الى المحل ويرجع حكم الفعل من حيث هو فعل من الافعال الى الفاعل كذلك الكلام الذي هو تفهم او كلمات تعقبل انقطع حكمها عن المحال وعادً مما يجب اختصاصه بالمحل الى الفاعل الذي لا ينسب اليه الا الاعم فعرف من هذه الوجوه ان اختصاص الكلام بالمحل الذي قام به لم يبطل ومن الدليل على ذلك أن من سمع كلاماً من الغير علم على القطع والبتات قال ويقول وهو قائل وبخطاب الامر والنهي بخباطب قل ولا تقسل ويفرق الفارق ضرورة فرقاً معقولا بين قولهم قل وبين قولهم افعل فان مساق قولهم قل هو بعينه مساق قولهم تحوك واسكن وقم واقعد رجع اخص وصف الحركة الى المحل الذي قامت به الحركة كذلك القول ينبغي ان يرجع اخص وصفه الى المحل الذي قام به وهمـذا ١٥هـ قاطع لاجواب عنه ونحرر هذا المني اخص منه فيا عجبا بإن صار اخص صار ' حكمه اعم او ليست الحركة اذا قامت بمحل سمي بها متحركا سوا كانت الحركة ضروريسة او وتقول المرضية اعم من الكونية والكونية اعم من الحركية

۱۳۰۳ ) ب ف عاد (۲۰۰۳ م) ف وعالا (۲۰۰۰ ف المال ب (اولاً) في المحال (ثانيًا) لا عال ( الله عا) ب ز کلائد (۲۰۰۰ م) في ينسب (۲۰۰۱ في نفرق (تا يو) (۲۰۰۹ م) ب في زالول (۲۰۰۰ م)

مم قول ليس يشك العاقل ان الكلام معنى من المعاني سوا كان ذلك المعنى عبارة منظومة من حروف منظومة واصوات مقطعة او كان صفة نفسية ونطقا عقليا من غير حرف وصوت وكل معنى قام يحل وصف المحل به لا محالة وذلك المعنى من حيث هو عنوى مغول ينسب الى الفاعل ومن حيث هو معنى قام بحل فينسب الى الفاعل ومن حيث هو معنى قام بحل فينسب الى قدرته حتى يقال محدث والذي وصف المحل به هو وجه تحقولان ليس يتمارى فيمها عاقل فجملها وجها واحداً حتى يكون معنى كونه فاعلا هو معنى كونه فاعلا هو معنى كونه موصوفاً به خروج عن المعقول .. محتى كونه أعامل ولا يرتفع المحتى المعقول بالاصطلاح على ان معنى المحتى المكلام هو الفاعل للكلام

وكما بدل على ذلك دلالة واضعة ان الكلام عند المخصم عبارة عن حروف منظومة واصوات مقطعة ومن المعلوم الذى لا مرا، فيه ان الصوت اعم من الكلام فان كل كلام عنده صوت وليس كل م، الصوت كلاماً ثم الصوت اذا قام به سمي المحل مصوتا ولا يرجع حكم في محل هو مصوت والكلام الذي هو اخص كيف يرجع حكمه '

و الطيّر الى غير ذلك مما قد استفاضت الاخبار الصحيحة بها فكل ذلك فعل الله تمالى فالمسكلم عندهم من فعل الكلام فيجب ان يكون الباري تمالى مسكلما بها اذكان فاعلا لها وهو حال ثم ان النجارية وافقت الاشمرية على ان الباري خالق اعمال العباد فيلزمهم ان يقولوا مهو قائل بقولهم مسكلم بكلامهم اذكان فاعلاً لها

ومما فذمهم أن القادر على الحقيقة من يكون قادرا على الضدين والكلام معنى له اصداد فاذا قالوا المسكون حتى أو خلق سكوتًا في البلام يلزمهم على اليولوالساك من فصل الكلام يلزمهم على تقولواللساك من فصل الكلام يلزمهم على تقولواللساك من فصل الكلام يلزمهم على تعان كان ساكتا ولو خلق امرا في على آمرا ولو خلق سكوتًا في من المحال واما ما يكون خيرا ومنه ما يكون شرا وه. الكلام ومن الافيار ما يكون صدقًا ومنه ما يكون كذبًا فيلزمهم إضافة واتحاد فنفر أهذين المدين ونتكلم عليهما با في مقنع إن الما الله تعالى لكنا تعارضهم ها هنا بما التزموه مذهما وخافة من من والحروف مقطمات من اصوات وما من حرف يتفوه به وينون والحروف مقطمات من اصوات وما من حرف يتفوه به الانسان وينطق به اللسان الالأويين عقيب ما وجد وينعدم كأ يتجدد ويعقبه حرف اخرائي ان يصير بجموع الحرقين والثلاث واكثر

ر) ه (رواس – ه ) ب ف عندم – ۲۰۰۰ ت ف س – ۷ ت سکونا ... ساکتا – ۱۰۰۸ ب. ۱۰۰۸ ب. ۱۰۰۹ ت ب وایجاده – ۲ ب ب ف فیورد – ۳ ن ن لذین – ۲ ن ف س – ۱۰۰۰ ف ن ب کتا – ۲ ن ف مقیب ما –

- 146 -

والحركة اعم من الصوت والصوت اعم من الحروف والحروف اعم من الكلام ثم يجب وصف المحل بكونه موصوقاً بعرض وذلك العرض من الكلام ثم يجب وصف المحل بكونه موصوقاً بعرض وذلك العرض مين والحرف بعينه كون والمكون بعينه حركة والحركة بعينها صوت والصوت حرف والحرف كلام فيعبان يوصف المحل بكونه ذا كلام ومتكلها معن واحداً وسمى النسبيين نسبة واحدة كان عن المعقول غادجاً تمالى لو خلق في المبرسم وبعض المعرورين ان قال بلسانه قت وقعدت لم يجل المالى من احد ارين اما ان يقال يكون المتكلم بهذه الحروف المذيومة والاصوات المقطعة هو خالقها وفاعها فيلزم ان يكون والماليات هو صاحب البرسام دون غيره فقد بطل قولهم ان المتكلم بيس من قسام به الكلام بل من قمل الكلام دون غيره

ه م اما المزمريم علب عجالب المر نشر حها ها هنا فانه قد وقع الاتفاق على ان المعجزات من فعبل الله تعالى غير مكتسبة لجنس والاتفاق على ان المعجزات من فعبل الله تعالى غير مكتسبة لجنس والحيوان والبشرا ثم من المعجزات ما هو نطق وقول يخلقه الله في جاد او حيوان مثل تكليم الشاة المسمومة لا تاكل مني فاني مسمومة ومثل تسبيح الحصى في يد الرسول عليه السلم وشهادته برسالته ومثل كلالمته المنب ومثل منطق الطير وتاويب الجبال يا جبال أو ي ممة

٣) ف يوجب – ٣) ا في الهامش وفي تبه الجهل والجاء – ع) ا منكلما –

۱۰ ب سرم سیم .... ۱۰ ف سرس می فرکرد من هغیر مکتسبه » الحالیشر – ۳۰ اف ب...م

وطلباً ' والعلم يتعلق بالملوم على ما هو به وخلاف المعلوم لا يقتضيه العلم وقد يكون من القول ما يقتضى خبلاف المعلوم والعلم من المعلم وعمماً "يتعلق بالواجب والجايز" والمستحيل " والاقتضا. والطلب لا يتعلق بالواجب والمستحيل " وكذلك الارادة لا تصلح وان تكون مدلولة لها " فان الارادة وان تخيل فيها اقتضا، وطلب فلا يتخيل فيها اقتداء لا واستخبار ووعد ووعيد وقد تحقق في العبارات هذا مه من مدلول قطماً ويقيناً والا خلت العبارات عن المعاني وطلحتها، وراج الاهاني كسيراً السواني وذلك المدلول عب ان يختص بالقائل من مدلول قطماً ويقيناً والا خلت العبارات عن المعاني وطلحتاً في الدلول بهو قدم قدم أوصفة حتى تستقيم الدلالة وتتضح الامارة ثم ذلك المدلول هو قدم قدم الموصوف أو محدث الدول العبارات فألك على الأهتباء في الموضمين وبمال النظر في الطرفين وملتطم الامواج عند الاحتاء البحريث

كلمة ويصير جموع الكلمتين والثلاث واكثر كلاماً مفهوماً مشتملًا على ممني من الماني معلوم لولا ذلك المعني لم يسم الحروف والكلمات كلاماً فاذا كل الحروف والكلمات عالهما اللسان وكل المساني والمفهومات عمالها الجنسان وبمجموع الامرين سمي الانسان ناطقاً ومتكلماً حق لو وجدت الحروف اللسانية منه دون المعاني الجنانية منه دون الالفاظ اللسانية سمي مفكراً لا مميكما الا بالمجاز وانكان وبين المؤمنين فرق وهو كالفرق بين المؤمن بلسائه دون قلبه وبين المؤمن بقلبه دون لسائه غير انا نساعهم ها هنا حق يتضحم الحق من السقيم ثم تعطي كل قسم حقه

فنو ل ولا مطابقة الالفاظ المسائية معانيها النفسائية لم يكن كلاماً اصلاً بل لولا سبق تلك المعاني في النفس على العبارات في اللسان لم يحكن ان يعبر عنها ولا ان يدل عليها ويوصل اليها وهذا في حقنا ظاهر فا قولكم في حق الباري سبحانه افيخلق حروفاً وكلهات في عل ولا دلالة لها على معان وحقايق ام لها دلالة فان كان الاول واين ذلك المعال وان كان الثاني حقاً في مدلول تلبك العبارات واين ذلك المدلول ولا جايز ان يقال مدلولها علم الباري تعالى وعالميته فان العلم لا اقتضاء فيه والمدلول ها هذا يجب ان يكون اقتضاء

<sup>–</sup> ۱۰) ف طاب – ۱۱) ف زالمام و – ۱۱) از لم – ۱۱) ف . – ۱۳۰۰ ف . – ۱۰) ف ز والطاب لا يتلق بالواجب والمستحيل وكذلك الارادة لا تسلح ان تكون مدلولة لما

هامح ان لحون مدوده وا ۱۹۵۸ م. ان طلع ۱۰۰۰ ف کسر الدواي ۱۰۰۰ ف وومذ ب ومنا ۱۰۰۰ ۱۶) ب ف ام ۱۰۰۰ ف ۱۰۰۰ م. ب ف د ۱۰۰۰ ف مليم ۱۰۰۱ ب ف ز والله اطم

۷) ن والملومات ( ۱۰۰۰ م) ب ن علها ( ۱۰۰۰ م) ن را در الومن ( ۱۰۰۰ م) این التسبر ( ۱۰۰۰ م) ب ن بیطی ( ۱۰۰۰ م) اینان ( ۱۰۰۰ م) ب فینول ن فنول ( ۱۰۰۰ م) ن ز د ( ۱۰۰۰ م) اینان ( ۱۰۰۰ م) ب فینول ن فنول ( ۱۰۰۰ م) ن ز د ( ۱۰۰۰ م) اینان ( ۱۰۰۰ م) با فینول ن فنول ( ۱۰۰۰ م) نواند ( ۱۰۰۰ م) اینان ( ۱۰۰۰ م) با فینول ن فنول ( ۱۰۰۰ م) نواند ( ۱۰۰۰ م) اینان ( ۱۰۰۰ م) با فینول نواند ( ۱۰۰۰ م) با فینول نواند ( ۱۰۰۰ م) با فینول ( ۱۰۰ م) با فینول ( ۱۰ م) با فینول ( ۱۰۰ م) با فینول ( ۱۰ م) با فینول ( ۱۰۰ م) با فینول ( ۱۰۰ م) با فینول ( ۱۰۰ م) با فینول ( ۱۰ م

١٠ يئيم الاشمري كلاماً فالخصم يذكره اصلا فكيف يصبح منه كلامه ٠٠ النفس سوى العبارات القاعة باللسان وان الكلام في الغسايب معني • فاختصاصه بالبعض دون البعض يستسدعي مخصصًا والقسديم لا عن الكل وخصومنا لو وافقونا على ان الكلام في الشاهد معنى في ٢٣٠ قايم بذات البادي تعالى سوى العبارات التي نقرؤها باللسان ونكتبها في المصاحف الوافقونا على اتحاد المني لكن لما كان الكلام لفظا في وحدته وكونه ازليًّا قديمًا ولكن ليس يتكلم الخصم في همذه يكون اعدادًا متناهية فان كان اعدادًا لا تتناهي فهو عال لان اختصاص له والصفة الازلية إذا كانت متعلقة وجب عموم تعلقها فائن تعلقتُ بواحدة تعلقتُ بالكل وان تخلفت عن واحدة لخلفت مجميع المتعلقات لان نسبتها الى الكل والى كل واحد نسبة واحدة مشتركا في الاطلاق لم يتواردُ على عل واحدٌ فإن ما يثبته الخصم كملاماً فالاشعرية تلبته وتوافقه على انه كثير ْ وانه حدث عنلوق وما علمه وقدرته وارادته واحدة فذلك يدل على انكلامه واحد وذلك انه لو کان کثیرًا \* لم بخل آما ان یکون اعدادًا لا تتناهی واما ان المسئلة الأعلى سبيل الانزام وايراد الاشكال ما حصره الوجود من العلم فهو متناه وان اقتصر على عدد دون عدد فات المغرد لوكان كلامه تعالى واحداً لاستحال ان يكون مع

ا ۱۳) ب ف ز من احد امين ا ۲۰۰۰ ب ف کان لايتامي عردرا ا احدام) به - ۱۸) ب فواهد ۱۳۰۰ ) ن لو وائنونا ب او وافتنونا ، ۲۰ ن ایجاد ، ۳۰ ب ن ف الملاف على منى واحمد ، ٢٠٠٠ كلام ، م م ن فاذا ن فياذن ، ١٠٠٠ ب ن المتحال .

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 19

## القاعلة الثالثة عش

## نی اند کلام اباری واحد

نهبة الاشمرية الى ان كلام الباري تمالى واحد وهو مع وحدته امر ونهي وخبر واستخبار ووعد ووعيد وذهبت الكرامية الى ان الكلام مين واحد ووعيد وذهبت الكرامية الى ان الكلام مين واحد وعيد وبهبة التكرامية الى ان قاية بذات الباري تمالى وهي اقول مسوعة و كلمات عفوظة تحدث و ذهبت المتتزلة الى ان الكلام مروف منظومة وكلمات عفوقة قاية بعسل ويسيا المتتزلة الى ان الكلام مروف منظومة واحوات مقطعة حادث اذا اوجدها الباري تمالى سعت من المحل وكم وجدت فنيت وشرط ابو على الجبائي البنية المخصوصة التي يساق منها خارج المروف شاهداً وغايباً ولم يشترط ذلك ابنه ابو هاشم في النايب المروف شاهداً وغايباً ولم الدليل على ان الكلام معن قبايم بذات الباري تمالى معن قباء بذات الباري تمالى وكل معن المال وكل ما دل على ان الكلام مين قبايم بذات الباري تمالى وكل ما دل على ان

مى ئى البارى تىل ك - 10 ب متظمة م 100 - 10 ب ئى جا - 10 ئى د - 10 اســـــــى ب ئى قام

• ا وحنجم اوصاف نفسية للجوهر وان كانت معانيها مختلفة كذلك كون ٠١ واحدة تختلف معلوماتها ً وهي غير مختلفة في انفسهما " فيكون علما • خس كلال هي خس صفيات الحبر والاستخبيار والامر والنهي ٢٣٣ الكلام امرا ونهيآ وخبرا واستخبارا اوصاف نفسية للكلام وإن المتايزة فاقسام الشيء غير واوصاف الشيء غير وكل مسا في الشاهمة تعدد العلم بعدد المعلومات كذلك لا يجب تعدد الكلام يعسده الكلام كم أن كون الجوهر قايمًا بذاته قابلًا للعرض متحيزًا ذا مساحة كانقسام العرض الى اصنافه المختلفة وانقسام الحيوان الى انواعمه لكن المشهور من مذهب ابي الحسن ان الكلام صفة واحدة لهما بالقديم والحادث والوجود والعسدم واجناس المصدئات وكالايجب المتعلقات وكون الكلام امرا ونهيكا أوصاف الكلام لا أقسام كانت معانيها مختلفة وليس اشتهال معني الكلام على همـنـه المعاني والنداء فان سلكنا هذا السلبك إندفع السؤال وارتفع الاشكال خامية واحدة ولخصوص وصفها حدا خاص وكونه امرا ونهيا وخبرا واستخبارا خصايص او الوازم تلك الصفة كح ان علمه تعالى صفة فالن الائمريز حكي عن بعض متقدمي اصعابنا انه اثبت لله

المه مختلفة حتى تكون حقيقة واحمدة علمأ وقدرة وارادة وسوادا وحدته امرا ونهيا وخبرا واستخبارا ووعدا ووعيدا فان هذه حقايق واحدة على خواص مختلفة نعم بجوز ان يكون معني واحد يشمل وجود المني الجنسي الا في الذهن ويستحيلُ أن يتحققُ في الوجود شي، واحد هو اشيا، مختلفة وحقيقة واحدة هي بعينها حقايق وحركة فان ذلك يرفع الحقايق ويودي الى السفسطة فنسبة الامر يختلفة وخصايص متباينة ومن المحال اشتمال شيء واحد لـــــه حقيقة معانى يختلفة كالجنس والنوع فان الحيوانية معني واحد يشمل مماني ختلفة وكذلك الانسانية تشمل اشخاصًا مختلفة لكن لا يتصور. والنهي والخبر والاستخبار والوعد والوعيد وهي حقايق مختلفةً ١٠ وان قلتم ان الكلام اسم جنس يشمل انواعاً صحيح غير ان الجنس الى الكلام كنسبة العلم والقدرة والارادة والسواد والحركة وهي حقايق مختلفة' الى شي. واحد وذلك محال واذا كمان لكل واحد من اقسام الكلام حقيقة خاصة فليكن لكل واحد منهما صفة خاصة يتحقق له وجود ما لم يتشخص بعارض يميز شخصًا عن شخص وذلك لا يتحقق له وجود ما لم يتنوع بفصل يميز نوعًا عن نوع والنوع لا •، کالعرض الطلق من حيث هو عرض لا يتحقق له وجود ما لم يتنوع معيناً والا فالمرض ليس له ذات على انفراده قايم بجوهر ثم يكون هو بكونه لوناً ' واللون لا يتحقق له وجود مما لم يتمين "بكونه سوادًا

٧) ١ - ٨..٨) ب في بد « في الوجود » ١٢٧ ١..١) ف ـ - ٧) ب ف كل - ٣) ب ف زفيو - ٤) ب كونًا راوضع من ذلك مة المجمع في المسدأ الاول لا يتكثر بتكثر الموجودات اللازمة والصفات والاسما، اما اضافة واما سلب واما مركبة من اضافة وسلب فهلا قالوا في الكلام كذل ك وهلا اثبتوا كلاماً اذلياً على منهاج اثباتهم له عناية اذلية حتى يكون هو المسدأ واليه المنتصى تقديرا في افعال عاده فيكون له الحلق في الاول والامر في الثاني ويدجع الكل اليه يلفر ألأمر مِن قبل وَمِن بَعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألأمر مِن قبل وَمِن بَعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألأمر مِن قبل وَمِن بَعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألم من قبل ومِن بعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألم من قبل ومِن بعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألم من قبل ومِن بعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألم من قبل ومِن بعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألم من قبل ومِن بعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألم من قبل ومِن بعد" واليه يدجع الكل اليه يلفر ألم من قبل ومِن بعد" واليه يدجع المن المنابق المناب

فان المغزد اثبات صفات نفسية لذات واحدة غير مستحيسل ١٣٥ لكن اثبات خواص مختلفة وصفسات متضادة لشيء واحسد هو ١٠٠ المستحيل ومن الملوم ان الامر والنهي يتضادان ولهما خاصيتسان

ور عدته - • ) ا الفيل - ۳) ب ن اخافية واما طبية <math>- ۷ ) ب ن ز به - ۸ ) <math>- 7

عله و) بادالة - م) ل فراد - م) فرواستغبار - م) ف

٣٠٣ للكلام من الاقسام فهو في الغايب للكلام" أوصاف والذي" يجقق ذلك ان المعني قد يكون واحدًا في ذاته ويكون له اوصاف هي تسمى هي بعينها سخطأ اذاكان الفعل على غير الصواب كذلك تعلق بالشي. الذي حرم فعله سمي نهياً وان تعلق بشي. ليس فيه اقتضا وطلب' سمي خبراً واستيخبارا فهذه اسامي الكلام'' من جهــة والإضافات وقد تكون من جمة الموانع واللواحق اليست الارادة قد تسمى رضي اذا كان فعـــل النير واقعاً على نهج الصواب وقـــــد • معلومه ُ ضرورة فان تملق ُ بالئي. الــــنـي وجب فعله سمي امرًا واذا ٠٠ اعتبارات عقلية ثم الاعتبارات العقلية فد تكون من جهة النسب وهو في ذاته واحد وتختلف اساميه من جهة متعلقاته حتى قيـــل ان يسمى امرًا اذا تعلق بالمأمور به ويسمى نهياً اذا تعلق بالمنهى عنسه الكلام بحقيقته خبر عن المعلوم وكل عالم عجسد من نفسه خبرا عن متملقاته كاسامي الرب تمالي من جهة" افعاله التزم ما هو اعمل المحال في وحدة الحال التي هي مصححة الاحوال مذهب من قال بوحدة الكلام والا فن انكر" اصل الكلام النفسي • ا كيف يسمع منه القول في الوحدة ولكن العجب من هذا الملزم انه نم تغول ليس بيد الخصم في هذه المسئلة الا عبرد الالزام على

٠٠) ن ز أو — ١٠) ن قالذي ١٠٢٣ ع ب ن تلك (ليارات — ١٠) ب ألكسب — ١٠) ب ن الاطاقة — ١٠) ب ن اللوازم — ١٠) ب ن فكذلك الكلام -- ١٠) ن مدم -- ١٠) ب ن ز لفبر — ١٠) ب طابا — ١٠) ن الكلام — ١١) ب ن ز وجوه —

والنعي والحبر والاستخبار اقسام الكلام والكلام منقسم الى ذلك اذكل قسم متاز بخاصيته وحقيقته عن القسم الآخر واسم الكلام اذكل قسم متاز بخاصيته وحقيقته عن القسم الآخر واسم الكلام كالجنس لها لا كالموصوف بها ومن اعل ما ذكر تموه قولكم ما هو اقسام في الشاهد فهو اوصاف في النايب والحقايين كيف تتبدل والمقولات كيف تتفاوت وهل ذلك الا رفع الحقايين وحسم الطرايين الحيي. واحد غير وثبوت المختلفات المتضادات لشي. واحد غير وألما والجمل والقدرة والعجز والارادة والكراهة الحيوة مصححة للعلم والجمل والقدرة والعجز والارادة والكراهة. وثبوتها الحيوة ولا يلزم ذلك المنوت المحتاقات المتضادات لحي واحد وغن اذا البينا حالا فعي وبوتها الحيوة ولا يلزم ذلك مصححة او في حكم المصحح ولم نثبت مختلفات متضادة لشي.

درما بيب النفسف عن الزام الفيض المختلف عن العقل الواحد ١٣٠٧ فيقول الما اقول كم ان العقل واحد ففيض العقبل ايضاً واحد لكن و، القوابس والحوامس تختلف فيختلف الفيض باختلاف المفيض أ كالشمس اذا اشرقت على زجاجهات مختلفة الالوان اعطت كل زجاجة لونا خياصاً لايقاً بلونها القابل فتعدد الصور واختلافها انما حصل من جانب المفيض لا من جانب الفايض وانتم اثبتم كلاماً واحدًا وهو في نفسه امر فيهمي وخبر واستخبار فتعدد الحواص

۱۰ الاخير – ۳۰ ب ن ازالکم – ۲۰ ب ن ز من – ۴۰ ب ن الحي الواحد – ۲۱ ب ن ان ۱۳۷۷ ) ب يتول ن تقول – ۲۰ ب فاختلان المنص علم – ۳۰ ب زعيه

٢٠٦٧ لا يستدعي ولايستدعي اختسلاف الامرين لكن كلامًا هو في مختلفتان فاثبات ذلك لكلام' واحد محال ونحن لا ننكر اختلاف الاسامي لشي. واحد لاختلاف الوجوه والاعتبارات لكنا ننكر تتحقق عند الاضافة ولا يتحقق عند رفع الاضافة ويتطرق اليها. التبدل والتغير وليس كون الكلام امرا ونهيآ مما يتحققعند الإضافة بل هما من اخص اوصاف الكلام سوا. لاحظنا جانب المتعلق اولم ما هو به وهوصفة صالحة لدرك ما يعرض عليه سواكان قديمًا او حادثًا .. وجودا او عدماً والذي يوازيه في تعلقه تعلق الأمر بمامور ممين وتعلقه أ بمامور آخر فاختسلاف المامورين كاختسلاف المملومين ثم اختلاف نفسه امروهمو في نفســـه نهي اختلاف وصفين متضادين لشيء. امرا ونهياً ليس من جملة النسب والإضافات فان الصفات الإضافية امرا ونهياً وخبراً واستخبارا والعلم بالقديم والحادث علم بالشيء على واحمد وهمو محال ونظيره العرض في شمول له اقسام الاعراض الكلام مختلف الاوصاف لا مختلف الاقسام غير صحيح بل الامر اختلاف المخواص المتباينة لشيء واحد ولا نشك ً ان كون الكلام نلاحظ وكذلك لو رفعنا المتعلق عن الوهم لم يخرج الكلام عن كونه الملومين لا يستدعي اختـــلاف العلمين كذلك!ختلاف المامورين الختلفة الخواص اذيستحيسل ان يكمون للعرض ذات محققة على حيالها وهي في ذواتها علم وقدرة وحيوة ولون وكون′ وقولكم ان

ماله ، ن لكل - ، ب ن ينك عاقبل - ، ن مواً - ما ن ف

٠٠ وصفه في قول صحيح في الكلام شاهدا فإن الكلام القوليافي اللسان • الجهات اقسامًا وانفصل كل قسم عن قسم لم بعسد • يوصف بانه متحيز وقابل للاعراض وذو حجم ومساحة ونهاية وهمي وكذلك اذا اختلف الزمان والمكان والوجه والاعتباد لم يجصل مثل ذلك في شي. واحد من وجوه مختلفة غير مستحيل فان الجوهر صفات واحوال ووجوهً'' واعتبارات مختلفة وما استحال اجتماعهـا وقولهم ان كون الكلام امرا ونهيآ وخبرا اقسام الكلام اذيقسال علينا" الاختلاف بين الحقيقتين دون التضاد فالجواب عنه أن اجتاع الكلام ينقسم الى كذا او الى كذا وكل قسم انما يتميز عن قسم باخص بشيء غير وما هو نهي عن شيء غيرًا ويضاد الامر نهى عن ذلك التضاد فلم يلزم الاستحالة وهذا أن الزم علينا" التضادوان الزم او النطق النفساني في الذهن من جملة الإعراض التي يستحيل بقاؤها ولاتتحد ذاته وتتعدد جهاته بل ذاته متعددة بتعدد جهاته فما همو امر في حقيقة الجوهرية وقد قدمنا الفرق بين الاقسام وبين الاوصاف ٢٦٩ وصفه بعد الاشتراك في حقيقة العلمية ثم إذا خصص الكلام بعلم قديم او عالمية ازاية لم يلزم اتحاد الخصايص في ذات واحدة بل العلم الشي. بعد اتحاد جهاته فتعدد الكلام بتعدد المتعلقات فصارت تلك الاشتراك في حقيقة الكلامية كالعلوم المختلفة اذا تعلقت بملومات مختلفة كانت اقسامًا مغتلفةً وامتـــازكل علم عن قسمه أباخص

ال ال عذا ١٠٠١ ب ل ال ١١٠ ب ل ١١٠ من ال وجوه - • ) ب علمية - ٢٠٠٤) ب - - × ) ن قسمة - × ) ن خض ۹۲۳ ) ب ن ومن قول - ۳ ) ب . - ۳ ف تددد - ۲ ) ب ف قسمة

واختلافها فيه انما حصل من جانب المتعلَقُ لا من جانب المتعلِق فلم تستقم التسوية بين البابين بألتعلق والفيض

٢٠٣ بغتة بل على تدريج الثاني والاول من غير ان يحدث كمالًا في ذاته ١٠ حيث ذاته واغا يقال له اسم وصفة من حيث اثاره فقط واثاره فاعليته والصفات كلها راجعة الى ذات واحدة هي واجبة الوجود بذائهـــا • الصادرة عنه لا مما بل على ترتيب الاول والشاني والراجمة اليه لا يجدث لء صفة وهو تمالى بكمال جلاله عديم الاسم والصفة من عن الكثرة واعلى في منهاج التقديس عن اختلاف الخواص لـــه ووجودها مستند الموجودات كلها من غير ان يثبت له منها كمال او لم يكن او يستكمل من حادث كالأكان جل جلاك بذاته وتقدست اساؤه لصفاته واماكلامنافي المبرا ووجوب الصفات له فابعدفي باب التنزيمه

فيتضادان فساما اذالم يتقابلا بل اختلفت المتعلقسات واختلفت مه لكلام واحد انما يلزمنا التضاد بين أمرين يتقسابلان من كل وجسه الوجوه فلا يبعد اجتماعهما في حقيقة واحدة ونحن لو قلنا الامر بالشي، فات الدئمريز نحن لا نثبت الحقايق المختلفة والخواص المتباينة

ئاسىم) ن .. - · ) ف مناهيم - ا ) ب ف نحو ف او امر شخص واحد لشي ونعي شخص اخر عن ذلك --جالا - • ) ب بلزم - د) ن التفادين - ح) ن اختلف - م) ب ف ز ذلك الئي بعينه في زمان وأحد وشخص واحد يجنمان في كلام(بكن ذلك ممالا بل الامر بالشي) ١٨١٨ ١) في بيتحدث ب يجدث - ١٠ ب ف كرالا - ١٠ ب - ١٠ ف

السلم عما سيكون في القيامة بقول له عز من قايل ' واذ قالَ أللهُ كَا و عِيسَى أَبَنَ مِنْ يَمَ أَلَّا نَتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التَّخِيدُونِي وَأَمِي إِلَهَيْنِ مِنَ • ان يرفع الزمان من "صعيم قلبه هان عليه ادراك المعاني العقلية وسهل • والزمان بحيث نسبتهما الى الماضي والحاضر والمستقبل نسبة واحدة دُونِ ٱللهُ ' أُوليس "عبر في" المستقبل بالماضي "وبعد لم تقم القيامة ولم يجشر الناس ولم يحضر عيسي عليه السلم ولكن كا" كان القول الحق" متمالياً "عن الزمان كان ماسيوجد كأن قد وجد وكان نسبة الحطاب عليه معرفة تعلق العلم الازلى بالمعلومات والا.ر الازلى بالمامورات وعام " ان الاختلاف " راجع الى العبارات والتعبيرات انظر كيف ٧٧٣ الكلام الذي هو وفق المعلوم حتى لو قدرنا لانفسنا نطقًا عقليًا سابقًا لم يشك ان الاختلاف لم يدجع إلى كثرة ممان في ذات بل يدجع على وجود المخاطب باقياً على ممر السدهور كان الممبر' عنـه على ١٧٣ حقيقة واحدة لايتبدل والتعبيرات عنه على اقسام غتلفة لاتتأثل ولو قدرنا لنفوسنا نطقًا عقلياً مطابعاً لإدراك عقلي عاليًا على الدهر الذي لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه عن حال عيسي عليه اليه وهو في ذلك الوقت كنسبته اليه وهو ف هذا الوقت ومن المكنه الى ما يختلف بالازمان الم^ تسمع الله تعـالى وتقدس يجير فى كـتابــه

. ٧٣ والنهي والخبر والاستخبار نايبًا مناب الكل من غير ان تشكثر ذاته او تختلف خواصه وهمـذا معنى قولنا الاقسام في الكلام ًالشاهد ذاته او تختلف خواصه وكذلك الكلام الازلي في حكم الامر ولو عبر عن حال موسى قبل وجوده " بالواوِ المقدس كان على صيفة .. الخبر عما سيكون واذا عبر عن حاله وهو بالوارِ المقدس "كان على صيغة الامرأخكم نمليك فالاختلافات كلها راجعة الى التعبيرات عن الازلي في معنى علوم مختلفة نايباً منــاب الكل من غير ان تتـكثر كالاوصاف في الكلام الغايب٬ ثم بم تذكرون على من يقول الكلام • في وقت لم يوجد المعلوم بعد وسيوجد كان التعبير عنه مما سيكون فالاقسام المذكورة ترجع الى التعبيرات بحسب الوجوه والاعتبارات وا التعبير عن معلومً " الرسالة في ماضي الحال إنّا أرْسَلنا نُوحًا " إِلَى قَوْمِهِ " في وقت قد وجد المعلوم وانقضى كان التعبير عنه ٌ عما كان وان كان والا فالكلام الازلي واحدلا كثرة فيه باختلاف الخواص وتضاد إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْآرْضِ خَلِيفَةً وبعد ارسال نوح وانقراض عصره ''كان معني واحد ْ حقيقته ْ الخبر عن المعلوم ثم التعبير عن ذلك المعني اذا الماني فكان' قبل خلق آدم'' التسبير عن معلوم الخلافة في ثاني الحال كان المعلوم حمكوماً فعله بالامر او' حمكوماً تركه بالنهي وان كان

ه) ن تجلب
 ٠٧٣ () ن يخاف - ٣) ن ـ - ٣) ب ن تتول - ٩) ب ن من الماني
 (ب ماني) - ه) ن حقيه - ٣) ب ن ز واذا (ن فان) كان الملوم - ٧) ب ن ز بالمبر - ٨) ب ن ن ن المبرم - ١١) ب ن ن ن المبرم - ١١) ب ن ن و المبيمة - ٩) ب ن ـ - ١٠) ب ن ن وحصوله - ن دوره - ١١) ن ملومه - ١١٠٣ ب ن ماره - ١١٠٠ ب ن ماره - ١١٠٠ ب ن ـ ١٠٠٠ ب ن ـ ١٠٠٠ ب ن ـ ١٠٠٠ بـ ١٠٠ بـ ١٠٠٠ بـ ١٠٠ بـ ١٠٠٠ بـ ١٠٠ بـ ١٠

خطابه يا موسى حكم الطريد في طرده يَا فِرعون ولكان الذي لاً يسمع من موسى اسمسه عالا من موسى اذ مسمع من الشجرة التى همي جماد وفي الموضمين الكلام حروف واصوات قان المغزلة اذا اثبتم كلاما ازليَّا فاما ان تحكموا بان كلام الله الر ونهمي وخبر واستخبار في الازل واما ان لا تحكموا به فان حكمتم ماموراً ولم يكن أفي الازل خاطب متمرض لان يحد على امر ويزجر عن آخر أويستحيل كون المعدوم مامورا

والوم النافي ان الكلام مع نفسه من غير خماطب سفه في ما الشاهد والندا لشخص لا وجودله من اعل ما ينسب الى الحكيم وانثاث ان الخطاب مع موسى عليه السلم غير الخطاب مع النبي "عليه السلم ومناهج الكلامين" مع الرسولين مختلفة ويستحيل ان يكون معني واحمد هو في نفسه كلام مع شخص على ممان ومناهج وكلام مع شخص اخر على ممان ومناهج اخر ثم يكون ومناهج وكلام بع شخص اخر على معان ومناهج اخر ثم يكون

والرابع' ان الحبرين عن أحوال الامتيز ً غتلف ً لاختلاف حال الامتين و كيف يتصور ان تكون حالتان ختلفت أن فيخبر ً عنهما بخبر واحـــد و كيف يكون المحبر \* امرا ونهيـــاً و كيف يكون امر ٣٧٣ والفرق.وبين السميين صرف ما بين الولاية والصرف ولوكان الكلام حقيقته التي هو بهــا كملام وامر ونهمياً واحدازلي وَإِنْ أَحَدُمِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ لْسَيَّجازَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعُ كَلَامُ ٱللهِ حَق في حق المشركِ المُسْتِجيرِ وَيَامُوسَى إِنِّيَ أَصْطَفَيْنَكُ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالِاتِي ً' وَيَكَلَامِي" في الموضعين حروفاً منظومة اصواتاً مقطعة بطل الاصطفاء على الناس جبريل جاءكم ليملمكم" دينكم ثم لباس جبريل يتبدل ولا تتبدل .. صدق في حق الكليم المستدير فبين الكلامين فرق ما بين الصَّدم وا نشير الى لمحات الحقايق على لسان الفريقين وان كانا بموزل عن ' دقايق الطريقين وأثنى كمم تصور أنزول الروحانيات وتشخصها بالجسهانيات كما واذالم يكنه تقرير التمثل والتشكل اعني تمثل الروحاني بالجساني السرياني طورا حتى يجب ان يقال ' كلام الله كما يجب أن يقال' هذا وحصل التساوي ٰ واستاع الناس والخناس ولكان حكم الكليم في يستقيم على مذهب المتكلم تمثل الزوح بالشخص البشري أبان تعدم حقيقته التي هو بها جبريل ولباس الكلام الازلي يتبدل ولا تتبسدل اخبر التنزيل عنه فَأَرْسُكَنَا إِلَيْهَا رُوحِنَا فَتَهَنَّلَ لَمَا بِشِرًا سُويًّا \* وَكُيف الزوح ويوجد الشخص وليس ذلك من التعثل في ثيء او بان يستعمل • الروح شخصاً موجودًا بشرياً ولم يكن ذلك تمثلا ايضاً بل تنساسخاً كيف يمكنه تصور الامر الازلي يتمثل اللسان العربي تارة واللسان

۱۹۷۳ (۱) ب زطران ۲۰۰۰ (وانا ۲۰۰۰ س) ب تصویر ۲۰۰۰ (۱۹۱۷ سال ۲۰۰۰ س) ب نامیر (۱۹۳۰ سال ۱۹۵۰ س) ب ف ۱۰ ب ف زمدکم ۲۰۰۰ ف سر ۲۰۰۰ ب ف یطمکم ۲۰۰۰ ایرسالتی ۱۳۰۰ ب ۱۰ (بالبیان) ۲۰۰۰ سالتی ب ف یطمکم ۱۹۰۰ ایرسالتی ۱۳۰۰ ب تحمل امثال هذه المجازفات والذي عندنا أن جبريل شخص لطيف ٢٧٣ يسكائن فيتراى البصر كالموى اللطيف المذي لا يرا فيسكائن فيراً سطابا أو نقول بإعدام وايجاد لا يتمثل ويتشخص وبالجملة جوهر واحد لا يصير جواهر الا بانضام جواهر اليسه ونحن لا نمقل من الجواهر الا التحيز والمتحيزان لا يتذاخلان فلا معنى لما تمسكتم به أن الراري في الازل لا يتصف بكون م أمرا ونهياً وخبراً كلام الباري في الازل لا يتصف بكون ما أمرا ونهياً وخبراً واستجبارا الالا عند وجود المخاطبين واستجاعهم شرايط التكليف

س...م) ب. ـ ـ م) ب ز نه ـ • ) ب ز فقط - 1) ب ن عن خبر - ۷، ب ن بامور - ۸) ا فليس - ۹) ب معتبر - ۱۰، ب ن بشكل البشر - ۱۰، ن بالبارة - ۱۰، ف المتولات - ۱۰، ب كذا (أولا) فيترا (ثانيا) ف مترايبا (كذا) - م، ف كالموا - ۳۷ ف يرى - م) ف الجوهر - • ) ب ف خلتم - ۲، ب ف س ب ف

٥٧٨ ١٠٠٠٠ الد - ١٩٠٠ ب في غوز -

٥٧٧ كيف يكذبكم الجمع بين معني المجبر وحقيقته انه خبر عما كان أو صلوات الله عليهم اجمين غير القصسة التي جرت لادم ونوح وابرهميم وموسى وعيسى " فالحبر عما جرى في حق شخص كيف يكون عين ان في الاس والنصي - المن ب في ما - المن المن المن الله - ال الخبر الذي جرى في حق شخص اخر والاوامر والنواهي التي توجهت على قوم في دور نبي مخصوص غير الاوامر التي توجهت على "قوم اخر • ا في دور اخر فكيف يمكنكم القول باتحاد الاخبار كلها على اختلافها سيكون من غير اقتضاء وطلب أوبين معني الامر وحقيقته انه اقتضا وطلب لامر لم يكن حق يكون فليس في الحبر حكم واقتضاً وليس .، ونعي خبرا واستخبارا ووعدا ووعيدا وانكم ان حكمتم بإن يكونُ إما أمرًا ونهياً وأماً خبراً واستخبارا وردكم اقسام الكلام الى في خبر واحد والقول باتحاد ألاوامر '' على تضاوتها في امر واحد ثم في الأمر خبر وانبا وبين النوعين فرق ظـاهمر فكيف يمكن ً القول كالحيوانية والانسانية والعرضية واللونية فمن ردالكلام بإنواعه واقسامه الى الخبر فقيد ابطل الاقتضاء وعطيل الحكم والطلب ومن الكلام واحد فقسد رفعتم اقسام الكلام ولا يعقل كلام الأوان اوصاف واعتبارات تارة والى تعبيرات وعبسارات اخرى غير سديد اما الاعتبارات المقلية فباطلة لان المقول من اقسام الكلام ذوات ، ختلفة وحقايق متباينة ' فان القصمة التي جرت ليوسف '' واخوته باتحادهما نعم هما يتحدان في حقيقة الكلامية لكنهما يختلفان بالنوعية

ما الوجود فقط لا قبله تحقيقاً كان او تقديراً كذلك الامر الازلي ٠٠ حيث المتعلق راجع الى صلاحية الصف ة للكل ومن حيث المتعلق • ونحن نعتقد ان معلوماته ومقدوراته لا تتناهي وانما يتصور ذلك وكونه سميعاً بصيرا بل الجمع بين المسئلتين هاهنا اظهر فان السمع يتعلق بالمامور به حتى يصح التعلق وهو حال الوجود المتعيل لقبوله من كونه حياً عاقلًا بإلنا متمكنا من الفعسل كساير الصفات على السوا فليس يختص السوال بمسئلة الكلام ووجه الحال ما قد مبق ومبصرا بل انما يصير مدركا بهما حيث' يصبح الادراك وهو حال راجع الى صحة المعلوم والمقدور وكذلك قولنا في السمع والبصر لا يتعلق بالمعدوم وكذلك البصر فبلا يكون المعدوم مسموعاً وجوده من غير تقاصر ثم ما يصح ان يعلم ويجوز ان يوجد لا يتناهى ٨٧٧ فعلى هذا المعني نقول المعلومات والمقدورات لا تتناهي والمتعلق من فيالم يوجد ويمكن ان يوجد ام تقرر ان العلم صفة صالحة لدرك كل ما يعرض عليه من غير قصور والقدرة ' صالحة لايجاد كل ما يصح تعالى عالما قادرا" والعالم معدوم و كيف يتعلق العلم والقدرة بنفي عمل الخيال والوهم ام يتعلق بالوجود حقيقة والوجود محصور متناه محض وعدم صرف افعلي تقدير الوجود فكيف يتصور التقدير في حق الباري والتقدير ُ ترديد الفكر وتصريف المخواطر وذلك من

فاذا ابدع الله العباد وافهمهم كلامه على قضية امر وموجب زجر او مقتض خبر اتصف عند ذلك بهذه الاحكام فعي عنده من صفات الافعال بثابة اتصاف الباري تمالى فيا لا يزال بكونه خالقا ورازقا فهو في نفسه كلام لنفسه امر ونهي وخبر وخطاب وتكليم في الازل يتصف بكونه خبرا لاثا لو لم نصفه " بذلك خرج الكلام عن اقسامه ولان الخبر لا يستدعي مخاطباً فان " الرب تعالى مخبر لم يزل عن ذاته وصفاته وعما سيكون من افعاله وعما سيكلف عباده بلاوامر والنواهي

وعد ابي الحس الاشربي كلام البادي تمالي لم يزل متصفاً ..
 بكونه امرا ونهياً وخبرا والمعدوم على اصله مامور بالامر الازلى على تقدير الوجود ثم قال في دفع السؤال اذا لم يبعد ان يكون المامور معدوماً وعضد ذلك بانا في به معدوماً لم يبعد ان يكون المامور معدوماً وعضد ذلك بانا في وقتنا مامورون بامر الله تمالى الذي توجه على المامورين في زمن النبي ملى الله عليه فاذا لم يبعد ان يتأخر وجود المأمور عن الامر بسنة .. لم يبعد ان يتأخر عنه باكثر ولم يزل
 م بيعد ان يتأخر عنه باكثر ولم يزل

ز فها لا يزال - مر، ف ورافهم - مر) ب في أو - ١٠٠ المخاطبة -١٠١ ب ف ز ببروريا - ١٠١ ف يتصف - ١٠١ ب في يتصف - ١٠٠ ب بل ان ١٠٠ ا

كما صفة ازلية تشعلق بمشعلقها ازلا انها كيف تشعلق بالمعدوم اليس الله

اب ن ز لم يزل - ١) اوالملوم - ٧) ن ز هذا - ٨) ب ز الوحود - ٨) ب ن سلومات الباري - ١٠) ن ز مين
 ١٠ ن حين - ١) ب تمنا - ١ التلمي - ١٠) ن ولتبول - ٨٨٨ ١) ن حين - ١٠) ب تمنا - ٢٥

ハルンナー ハーシューショー

تحريا مم ايشتركان في كونهما امرًا ونهياً وان رد ' الامر والنهي المي والمدين المدم المالام كلها المي احبه فان النهي امر بان لا مني واحد وهو الامر كان فلها الى خبر وامر " مم كها الميكن رد " المسام الكلام المي المعنى من غير نقصان في حقيقة الكلام كذبك واحدا وقد ورد التتريل بنسسية امرًا بجيع يتضمن جميم ما تورناه و به واحدا وقد ورد التتريل بنسمية امرًا بجيع يتضمن جميم الاقسام واحدا وقد ورد التتريل بنسمية امرًا بحيث يتضمن جميم الاقسام واحدا وقد وله تمالي وتما أن ألأ واحلة وي قوله ألا لا كلام معلوقاً الاية حتى يتاللان كالفيل والقول وعن هذا امكن الاستدلال بهذه ايضاً في القرآن ما يبل على ان الامر سابي على المثلام وقسد ورد الكان تقدير قوله ألم ألا أن يكون اذلياً وذلك السبي وتتمام والتقدم على المحادث المطلق لا يكون الا بالازلية فتحقق وأذا أرديم أن تأول كه كن قبيكون والمسيم موا وانه اذا تملق ومتعلم واحقابله وان سمية خبرًا فهو وفق العلم سوا وانه اذا تملق المحاد وألم وطا بشرايط " وتما عرف المنون تملق مشروطا بشرائط" وقد عو وفق المعادجية والصحة

۱۱) بافرد - (۱) بافرافط - ۱۱،۰۰۹ با بالاقطام
 ۱۸۰۰ با فرام - ۱۰ با فراکلیج بالبصر - ۱۰ ۲۰۰۷ - ۱۰ با فراه اللول - ۱۰ با فراه - ۱۱ با فراف - ۱۲ با با تقول المرام و الحالم المرام و المرام

۱۳۷۹ عن الماضي والمستقبل والمواجهة والمغايبة " وغير ذلك ومن تصدى حقه تمالى على موجب حقيقة الاستفهام بل حيث ورد فمناه التقرير والاخبار كقولـه تمالى أَلْسَــــُ بِرَيْبِكُمْ قالوا بَلَمَى مَن غير الله .. ونهي التحريم وفي كل قسم من الخبر والاستخبار اقسامًا مثل الخبر الناس زادوا اقساماً مثل النسداء والدعاء وزادوا في كل قسم من الامر والنهي اقساما مثل امر الندب واءر الايجاب ونهي التنزيه ليردها' الى ستة فقد قضي بتداخل اقسام منها في اقسام ولفيره ان الاه مع الله ومعني الكل راجع الى تقرير الخطــاب للمخاطب ان يتصدي لردها الى قسمين المغبر والأمر اما الإستخبار فلا يتصور في الامرلا يتصور الاكذلك واما الوعد والوعيد فظاهر انهما خبران يتعلق احدهما بئواب فسمي وعدا وتعلق الثاني بعقاب فسمي وعيدا بتركه زجرًا \* كان ندبًا وان اتصل به زجرًا "سعى ذلك لا ايجابًا وكذلك كلام الله تمالي اذا تملق بمتملق خاص على صيغة الأمر ولم يتصل كما اممكن ان يرد ُ النداء الى الخبر يا زيد يا عمرو ايي ادعو زيداً ا وفولهم ان كلاماً لا تتحقق له اقسام الكلام غير معقول فلناوما اقسام الكلام فان المتكلمين حصروها في ستة وساير واما الفسم الئاني وهو الامر فهو والنهمي لا يجتمعــان ألكن •١

اوالماينة
 ۱۹۷۹ ال ب ف لواما - ۱۹ ۱۹۷۹ - ۱۹ ب ف ف من - ۱۹ ف ف تنابا - ۱۹۸۹ ال با ف فال - ۱۹ ف فال - ۱۹ ف فال - ۱۹ ف من - ۱۹ ف ال الماليات ا

فات الهنزلة اجمع المسلمون قبل ظهور هذا ُ المخلاف على ان القرآن كملام اللهُ ُ واتفقوا على انه سور وآيات وحروف منتظمة و كلبات مجموعة وهمي مقروة مسموعة على التحقيق ولها مفتتج ومختم وانه معجزة رسول الله صلى الله عليه وملم دالة على صدقه ولا تكون ۱(۱) اشخص – ۱(۱) بفزالجملة ۱(۲۸۳ ) فيمكن – ۱(۱۳۸۳ – ۱) في نسام – ۱۵ اوقعين – ۱۹ في خاما – ۱۱) ب علم – ۱۷ اد – ۱۸ فيزتناك –

1 4.7 1

١٨٣ الختلفة وإن استدعت في الشاهد كلبات ومعاني مختلفة فقد أحاط وبين تملق الفمل والحقيقة واندفع الالزام بهذا الفرق تلك الملومات المختلفة ان فرضت في الشاهم استدعت علومًا. بها معنى واحـــد هو القول الحق الازلي واختلاف الزمان بالماضي والمستقبل والحاضر لا يوثر في نفس القول ما يبدل القول لدي الى العبارات فقط اذالعبارات لا بدوان تطابق المنى صحيح لكن تلك الماني الختلفة كالملومات المختلفة التي يجيط بها علم واحد وان مختلفة وإن شملها اسم العامية كذلك الاخبار الختلفة والاوامر كاختلاف الحال في المعلومات التي وجدت وستوجد لا يوثر في نفس .. الشاهد ولو لاحظنا جانب العقل وادراكه المعقول وجردناه عن العلم وهذا المعني عسير الادراك جدًا لتـكرر عهدنا بخلاف ذلك في يختلف باختلاف الازمنــة ولا يتغير بتغاير الحوادث وكذاأ لو والحقائق رأت عالماً من المعقولات واشخاصاً من الروحانيات تحدثه باخبار وتكلمه بإحاديث لو عبر المعبر عنها بعبارات لسانهال وسعه يوم واحد لشرحها وبيانها ولو كتبها بقلعسه لم تسعه مجلدة واحدة المواد ً الجسمانية والامثلة الخيالية وصادفنا أ ادراكا كلياً عقلياً لا لنظمها وبيانها اوكل ذلك قد يراه "في منامه في اقل من لحظة واحدة استيقظنا من نوم يقظتنا هذه بمنام وطلعت نفوسنا على مشرق المعاني ., وفولهم ان الاختلاف والكثرة في الاخبار والاوامر لا يرجع

۱۸۸ (۱) اسانیا – ۲) ف المقولان – ۳) ب الادة – ۲۰) ف مادفتا – ۱۰ ب بننیر ف تغیر – ۲۱ ف کرکذاك – ۷) ف عن – ۱۸ ب ف لو – ۱۸ ب ف لبسط – ۱۰ ف وتيانعا – ۱۱ ب ف راه – مسوس من جهة القاري فهو محال

مُ قول افول افى انا لا نسكر وجود الكلمات التي لها مفتة ومختم وهي ايات واعشاد وسور ويسمى الكل قرآناً وما له مبتدا ومنتم وهي ايات واعشاد وسور ويسمى الكل قرآناً وما له مبتدا ومنتمي لا يكون ازلياً وهو من هذا الوجه معجزة الرسول صلى الله عليه وسلم ويسمى ما يقرا باللسان قرآناً وما يكتب باليد مصحة ازلية لا حادثة وواحدة لا كثيرة ام هي هذه فقط ولا مدلول لها ازلية لا حادثة وواحدة لا كثيرة ام هي هذه فقط ولا مدلول لها غير ما حل في اللسان من تحريك الشفتين واللسان والحلق بل هو تعقدون انه مثل هذا كثير حادث فانقطع الاستدلال بما يعرفه أهل مو تعتقدون انه مثل هذا كثير حادث فانقطع الاستدلال بما يعرفه أهل الاجهاع وكما ان كلام اخر في على احر وليس ذلك بين اظهرنا مدهم كذلك هو كلام اخر في على احر وليس ذلك بين اظهرنا عند الخصم

المعجزات الا فعلا خارقاً للعادة 'وكان السلف يقولون يا رب القرآن ٣٨٣ العظيم يا رب طه ''يا رب'' يس واغا سمي القرآن قراناً للجمع من قولهم قرات الناقة لبنها في ضرعها والجمع اغا يتحقق في المفترق والكلام الازلي لا يوصف بثل هذه الاوصاف ومما اجمعت عليه الامة ان كلام الله تمالى بين اظهرنا نقرأه بالسنتنا وغسه بايدينا • ونبصره باعيننا ونسعه باذاننا وعليه دلت النصوص وأن أحد مِن ألمشركين أستجارات فأجره حتى يسمع كلام الله لا ينسمه إلاألاطةرون

والصفة الازلية كيف قصف بما وصفنا قات موئمرة انتم اول من خالف هذا الاجماع فان عندكم كلام الله تبارك وتعالى حروف و كلمات احدثها في محل وكما وجدت فنيت " والذي كتبناه بايدينا فعلنا والذي قراناه بالسنتا كسبنا و كذلك نتاب على فعل ذلك ونعاقب على تركه فليس الكلام الذي بين اظهرنا ولا قراناه وما كان كلاما لله فليس بين اظهرنا ولا كان دليلاً ومعجزة خاك كمن يروي شعر امرئ الذي نقراًه مثل ذلك أو حكاية عن حماد ابو على الجباني الى انه يجدث كلاماً لنفسه عند قراءة كل قادي وعند كتابة كل كاتب وقد جعد الضرورة وكابر العقل فان العاقل لا يشك ان الذي يسمعه من القياري حروف وكلمات تخرج عن ال

۸۸۴ مین بنازند ا – ۲۰ ب ن د – ۲۰ ب ن د وافتتاح واختام – ۱۰ ب الدرایات – ۲۰ ن امر – ۲۱ ب مشکون بالانتاق – ۲۰۰۷، ن ـ – ۱۸ ب ن بیارن

٢٨٦ مُم إِنْ عَلَينَا بِيَانَهُ" راجع الى المني إِنْهُ لَفُرَانُ كُومِ فِي كِنَابِ مَكَنُونِ" وقوله يَنْلُونَهُ حَقُّ بِلَلَاوَتِهِ " إِنَّ عَلَيْنَا جِعْمَهُ وَفَرْا نَهُ" راجع الى العبارة اللفظ وقد يسمى الدليل بأرم المدلول ويطلق لفظ العلم على المعلوم كقولة تبارك وتعالى وَكُلّ لْيُحِيطُونَ بِشَيءٌ مِن عِلْمِهِ إِلّا بِمَا يَمَاءً اي على الرسول صلى الله عليه وسلم <sup>4</sup> كلام الله كما ان الشخص الذي تمثل به جبريلوتراي وظهر له سمي جبريل حتى يقول هذا كلام الله دون المعني وقد تكون العبارة سديدة لفة ونحواً ويكون المعني غير سديد وبالمكس من ذلك ثم يشار ' الى العبارة ويراد به المعنى كذلك قولنا هذا كلام الله وكلام الله بمين اظهرنا ولا يسه الا المطهرون • ا ولو كان الكتاب من حيث هو كتاب هو القرآن لا قال في كتاب وفي اية اخرى يتلونه صحفًا مُطَهِّرةً فِيهَا كُنْبُ قَيْمَةً \* فَتَارَةً كَانَ فصار الاتفاق بالمقدمات المشهورة المعهودة لا اليقينية القبولة بملومه 'وقال ان قران الفجركان مشهودًا عني نه الصلوة والقراءة فيها • وهذا جبريل لان ما اشير اليه بهاذا وهاذا همو مظهره وانت٬ تقول المني ُبل تشير الى العبارة على انها مظهر المعي ُ والا فالصيحة والفساد أنما يدخلان على المني دون اللفظ والصواب والخطا يردأ على اللفظ الشهودة وتبين ان اطلاق لفظ القرآن على القراءة والمقرو باشتراك كلامك هذا صحيح وغير صحيح ولا تشير الى مجرد العبارة دون ١٠ والجواب الحق ان الايات التي جا. بها جبريل عليه السلام منزلا

۸۸۴ وی پ ف من القدمة — ۳۶ ف جمله — ۳۶ ف اعتي — ۲۶ پ ز شمی ف ز علم — ۱۰ پ فرز به — ۲۱ ب ف جغذا و هذا — ۲۷ پ و ان — ۱۸۰۰۰ ا ــ — ۲۹ فردان — ۱۹۰۰ فرشاره – ۱۹۱۱ و ۱۶۰۱ – ۱۹۱۶ ۲۸۰۸

باثبات كثير من الصفات من الوجسه واليدين الى غسير ذلك من الصفات الخيرية قات المنف لا يظن النظان الأنتيات القلم للحروف والاصوات التي قامت بالسنت وصادت صفات لنا فانا على قطع نطم في افتتاحها واختتامها وتعلقها الكسابنا وإفعالنا وقد بذلت السلف الواحمم واختتامها وتعلقها باكسابنا وإفعالنا وقد بذلت السلف الواحمم والقرآن مغلوق ولم يكن ذلك على حروف واصوات همي افعالنا العرآن مغلوق ولم يكن ذلك على حروف واصوات همي افعالنا العرب عبر خاقه بل هو اذلي قديم بقدمه كما ورد ذلك وفي قوله سبحانه المناقلة وألام ووزله يليه ألام من قبل ومين بعذ في قوله سبحانه المناقلة وألام ووزله يليه ألمنا الداد عينا ان يقول له كن أن أقول أله توله واد قال ربك واذ قلنا قال الله هذا كله قول قد ورد في المه السمع مضافاً الى الله تمالى اخص اضافة من الخلق فان المخلوق لا مهم المناقل اليه تمالى الا من جهة واحدة وهمو الخلق فالابداع والارد وينسب اليه لا على تلك النسبة والا فيرتفع الفرق بين الامر والخلق ينسب اليه لا على تلك النسبة والا فيرتفع الفرق بين الامر والخلق

فالواكمن جهة المعقول العاقل يجدكمن نفسهك فرقاً ضرورياً بين

<sup>・()</sup> ユテ、ア ― (() 「メ。ヒィ - ^/トサ () ニレ 「オニゥ ― \*) ト・ シー ターシー - \*--\*--\*) ト・ シー - -

الصطفى صاوات الله عليه \*في الوحي\* أحياناً ياتيني كصلصلة الجوس وهو اشد علي ثم يفصم عني وقد وعيت \* ما قال والله اعلم

٢٠٠٠ الحروف فان له شأناً وهم يسلمون الفرق بين القراة والمقروّ والكتابة ١٠٠ بسايط الكلمات والكلمات اسباب الروحانيات والروحانيات'' مديرات الجسمانيات وكل الكون قايم بكلمة الله'' محفوظ بأمر الله والذي ليس هو صفة لنا ولا فعلنا غير ان المقرق بالقراءة قصص واخبار في حق موسى عليه السلام "سمع كلام الله كجو السلاسل وكما قال للامر '' والروحانيات مظاهر '' الكلمات والإجسام مظاهر الروحانيات تمالى ولا يغفل " عاقل عن مذهب السلف وظهور القول في حدوث والمكتوب ويجكمون بان القراءة التي هي صفتنا وفعلنا غير المقرو واحكام وأوامر وليس المقرق من قصة إدم وابليس هو بعينه المقرق من قصة موسى وفرعون وليس احكام الشرايع الماضية هي بعينها وترد على كلمة ولا بد من حروف تتركب منها الكلهات وتلك والابداع والخلق انما ييتدي من الارواح والاجسام اما الكلمات والحروف "فازلية قديمة فكما ان امره لا يشبه امرنا وكلماته وحروفه" ، احكام الشرايم المائمة فلابد اذًا من كالمات تصدر من كلمة وا فلهُ اذًا امر واحد و كلمات كثيرةً ولا يتصور الا مجروف فمن ' هذا قلنا امره قديم وكلماته كثيرة" ازلية والكلمات مظاهر الأمر لا تشبه كلالتنا" وهي حروف قدسية وعلوية وكما ان الحروف الحروف لا تشبه حروفنا وتلك الكلمان لا تشبه كلامنا كما ورد

۸) فرتمان - ها ب فرز وذلك - ۱۱۰ فرون - ۱۱۰ ا ـ - ۱۱۰ فرون كلماته طاهرة للام - ۱۱۰ ب فركلانا - ۱۱۰ ا ـ - ۱۱۰ ب فريغان - ۱۱۰ ب فرائد كان (بسع) - ۱۱۰ ب فرائد كان (بسع)

١٠ ان تكون من جانب المحسوس عربياً او عجمياً او هندياً او رومياً ٥٠ قرع اصطك الجسمان وانضغط الموى بشدة وحدث الصوت وان • فيطلع على الدليل المرشد والعلة والسبب ويلزمها ان تكون ذاتية والتصوير الحيالي وهوأ معان في ذهن الانسان مختلفة الاعتبار فان ان يكون معاني كلية مجردة متحدة متفقة فان اعتبرت بمجرد النفس اعتبرت بمجردالعقل كان تمييزًا صحيحًا بين الحق والباطل ويلزمه كان تفكيرًا وترديدًا بين الحق والباطل حتى يظفر بالحد الاوسط غير منتجة وان اعتبرت عجرد الخيال كانت تقديرًا او تصويرًا فتارة ٢٩٧ كلية او جزئية بسيطة او مركبة ويلزمها ان تكون ذاتية او عرضية موجبة او سالبة موجهة او مطلقة يقينية او 'غير يقينية' منتجة او واول ما يردعلي السمع حرف وصوت يحصل في الهوى بسبب تموج يقع بحركة شديدة تحدث من قرع بعنف او قلع بحدة فان كان من تصوير المحسوس الملعقول وتارة تقدير المعقول في المحسوس ويلزمها مركبة أ ومركباً عملى نعت بسيط وذاتياً مع عرضي ويقينا مع وهم او سريانياً او عبرانياً ومن جانب المعول ان يكون بسيطاً في صورة الطبل فيحصل فيه طنين فتشمر به القوة المودعة في تلك العصبة ووصل الموج الى الموى الراكد الذي في الصماخ وانفعسل به وهو كان من قلع انقطع الجسمان وانفلت علموى بشدة وحدث الصوت مجاور للمصبة المفروشة في اقصي الصلاخ المدودة مسد الجلد عو

۳) ب ف وهي — ٤) ف ويلزمها — ه...ه) ا (اولا) ف بالوسط – ۲...ه) ف د ٣٩٧ () باللجوس - م) ا مركب - م) ب الجسماني - م) ب وانتلب

### القاعلة الرابعت عشة

# فى جنفرالىكلام الائساني والنطق النساني

١٩٣١ حركة في جسم لطيف على شكل مخصوص ثم تحير في ان الشكل يصل الى الخيال فيعرض على الفكر العقلي فينهم وربما يقول الكلام اذا حدث في الهوى اهو شكل واحد يسمعه السامعون ام اشكال الفلاسفة غير انه لم يفهم من كلامهم الا ضجيجاً ولم يورده نضيجاً .. ويقرع اجزاء الهوي فيتموج الهوي مجركته ويتشكل بشكله والمصادرة ويطلق النطق على التميسيز العقلي والتفكير النفساني ثم يقرع العصب المفروش في الاذن فيتشكل العصب بشكلـــه ثم ا كثيرة وانما اخذ مذهبه في هذه المسئلة وغيرها من المسائل من مذهب حروف منظومة بإصوات مقطعة في مخارج مخصوصة نظماً يعبر عن المعني الذي في النفس بحكم الاصطلاح والمواضعة او بحكم التوقيف ذهب النظام الى ان الكلام جسم اطيف منبعث من المشكلم واما الفهوسة فالنطق عنسدهم يطلق على نطق اللسسان وهو

164 () i and - 1) i oraing -

طريق المجاز وان'كان على طريق ً الحقيقة فاطلاق اسم الكلام عليه ٤٨٣ وعلى النطق النفسي بالاشتراك ً

قات الاتمرية الماقل اذا راجع نفسه وطالع ذهبه وجد من نفسه كلاما وقو ألا بجول في قلبه تادة اخباراً عن امود داها على وهية وجودها او سمعها من مبتدايها الى منتهاها على وفق ثبوتها وتارة حديثاً مع نفسه بامر ونهي ووعد ووعيد لاشخاص على تقدير وجودهم ومشاهدتهم ثم يعبر عن تلك الاحاديث وقت الشاهمة وتارة تطقاً عقلياً اما بجزم القول ان الحق والصدق كذا واما بترديد الذي توجهة المروزة وباها حين المناع يمدته مع نفسه او كلا باندون فقد جعد الفروزة وباهمت المقل وانكر امثال هذه الماني الانسان وسبيله سبيل السوفسطية كيف وانكاره ذلك مما لم يدد الماني الانسان وسبيله سبيل السوفسطية كيف وانكاره ذلك مما لم يدد الماني بلاقرار فوجد ان المنى معلوم بالتذورة واغا الشك في انه هو العلم ههه بينه ويين العلم هين اذ العلم تبين عض تابع للمعلوم على ما هو به بينه ويين العلم هين اذ العلم هين اذ العلم هي نينه ويين العلم على ما هو به

۱۹۹۴ (۱۱ از آب فان – ۲۰) ب فی سیل – ۲۰ ف زیکون – ۲۰) فید – ۲۰) فید – ۲۰) فید ا – ۲۰) فید – ۲۰) الدیوفیطیة – ۲۰۱۰ – ۲۰۱۰ فیکبر – ۲۰) فید التار

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 21

فيصل الى القوة الحيالية فتصرف الحيال فيمه تقديرًا فيصل الى القوة النفسانية فتتصرف النفس فيه تفكيرًا فيصل الى القوة المقلية فيتصرف العقل فيمه تفيرًا وللمعني صعود من المحسوس المسوع الى المقول الممسوم المسوع والمعنى من المقول المملوم ألى المحسوس المسموع زولا من الوحدة وزول الوحدة ألى الوحدة المريق ونفض وترك ودفض عمن الوحدة ثم وقوف المملوم المدين وتلين ميدة المصود والعرفان مبتدى من أوحيد وتفكير وتميز وتصوير عمن في معرفةً هي معرفةً صفات المخالية ثم البياني الى الكثرة ثم وقوف وهذا من حيث الذول ومماد ابو الهذيل والشحام وابو علي الجياني الى ان الكلام ومواد مفيدة مع المحدوف مفيدة من المتزلة الى ان الكلام حروف منتظمة ضرباً من التقطيع وهل بجوز الانتظام والحرف منتظمة ضرباً من عيون عبون غيون وجود حروف من غير اصوات كاجاز وجود اصوات من غير

مروف فيه خلاف بينهم وممار ابو الحس الوشمربي الى ان الكلام معني قبايم بالنفس الانسانية وبذات المتكلم وليس مجروف ولا اصوات وانما هو القول الذي يجده الماقل من نفسه ويجيله في خلده وفي تسمية الحروف التي في اللسان كلامراً حقيقاً تردد اهو على مبيل الحقيقة ام على

 <sup>・)</sup> ション(1 - い) ・) ・) ・) ・(1 - い) ・(1 - い) ・) ・(1 - い) ・(1 - い) ・) ・(1 - い) ・) ・(1 - い) ・(1 - い

وصدق من قال

ان الكلام لفي الغؤاد واغا جمل اللسان على الغؤاد دليلا فالمبارة والامارة والكتابة دلالة بقرايبها تدل على الغؤاد دليلا خاصاً مدنوكم فالمبارة والإهادة ولكل عبارة خاصة مدلول خاص خاصاً مديوكم متيزعن ساير المدلولات وهذا اوضع ما تقرر فان دلالات المبارات على النطق دلال المدارات مع النطق دلال المها والامها دلالة المقل فيختلف بالامم والامهاد ولالمصار ودلالة المرابات مع اختلافها مدلول واحد فان المعن والامصار ومدلول العبارات مع اختلافها مدلول واحد فان المعن والامها من خذاي يفهم من قولك الله غير ذلك من الالفاظ فعلم من ذلك ان المعن وتذكري وسرنا وند الى غير ذلك من الالفاظ فعلم من ذلك ان المعن ومض لنفس الانسان حق تميز به عن ساير الحيوانات ومن انكره فقد مهم خرج عن حد الانسان على وحزم البهيمية وكفر اخص نمم خرج عن حد الانسانية ودخل في حريم البهيمية وكفر اخص نمم الله تعالى على نوع الانسان

ألن المغرلة نحن لا ننكر المخواطر التي تطرأ على قلب الإنسان
وربما نسميها احاديث النفس اما مجازاً واما حقيقة غير انها تقديرات
للمبارات التي في اللسان الاترى ان من لا يعرف كلمة بالعربية لا يظرأ عليه بيطرأ عليه بيطرة عليه

قط - ۲، ب ف دالة - ۲، ف زالغي - ۲،۰۰۸ ف ـ - ۲، ب فيل - ۱۰ ب قوله و ـ ال ... ينهم - ۲۰ ب فيل - ۲۰ ب قوله و ـ ال ... ينهم - ۲۰ ب تطرى - ۲۰ ب في من العربيية - ۲۰ ب تطرى - ۲۰ ب في من العربيية - ۲۰ ب قيا خلاء ...

وليس فيه اخبار ولا اقتضا، وطلب ولا استفهام ولا دعا ولا نسدا وهي اقسام معلومة وقضاياً معقولة ورا، التبيين والتعييز بينه وبين الارادة اسهل واهون فان الارادة قصد الى تخصيص الفعل ببعض الإرادة اسهل واهون فان الارادة قصد الى تخصيص واما التقدير والتفكير والتدبير فكل ذلك عبارات عن حديث النفس وهو الذي يعن به والتدبير فكل ذلك عبارات عن حديث النسان بجوز ان يخلو ذهب من النطق النفساني ومن العجب ان الانسان بجوز ان يخلو ذهب النوم فانه في الحقيقة يرى في منامه اشيا، وتحدث نفسه بالاشيا، وتحدث نفسه بالاشيا، ولجا يطاوعه لسانه وهو في منامه حتى يتكلم وينطق متابعة لنفسه ولويا يطاوعه لسانه وهو في منامه حتى يتكلم وينطق متابعة لنفسه

فيا يجدث وينطق

ومن مذاهب "المغزلة إن المفكر قبل ورود السمع مجله من نفسه خاطرين احدهما يدعوه المعرفة الصانع وشكر المنعم وسلوك سبيل المحاسن والمخيرات والثاني يدعوه الى خلاف ذلك ثم يجتاد ما فيه المحال البخياة ويجتنب عما فيه المحلاك وذلك الخاطران الداعيان المحدثان المخبران عن كلام النفس وحديثها فكيف يسوغ لهم انكار ذلك و. ايضا فإن الانسان في مراتب نظره واستدلاك يضع قولًا ويمغم وريما اخد القسمين فيتعين له الثاني فتقسيمه هو ويا اخد النفس وتعيينه احد القسمين هو بعينه حكم العقل من حديث أنقسه ولسانه ساكت لا ينطق

۳) لمل «يبئر» الصواب – ع، ن ز ويسمع اشيا – •) ب ن مذهب
 ۱۳ هم () ن ياخذ – ۱) ب ن الملا – ۱) ن يشجن – ع، ن احاديث – •) ا

. الانسان من حيث الحقيقة والبدن يكون الة وقالباً لها ثم يلزم • • ورا، التمييز العقلي والتصوير الحيالي فان التمييز العقلي حكم جزم • بصورته وشكله لا بنفسه او عقله ونطقه وقولـــه وانتم يا معشر اخص وصف الانسان تميز بسه عن سائر الحيوانات وجعلوه الفصل نوعاً من الاعراض ذا حقيقة عقلية كساير الاعراض بل نطلقه على النطق الذي في اللسان بحكم المواضعة والمواطأة والانسان قد يخلو الذاتي ويلزمكم على مساق ذلك ان تكون النفس الناطقة هي وصنعه بالطوع والرغبة قولا وذلك كله يدل على ان الكلام ليس النفسي كما حدوا الانسان بقولهم الحيوان الناطق وجعلوا النطق عنه وعن ضده وتبقى حقيقة انسانيته فانه اغا يتميز عن الحيوانات الاشاعرة انتهجتم مناهج الفلاسفة حيث حددتم الكلام بالنطق ١٩٩٩ منه ان يكون الخطاب والتكليف على النفس والروح دون البدن والجسد وان يكون الماد للارواح والنفوس والثواب والعقاب له وعليها وذلك طي لمسالك الشريعة وغي في مهالك الطبيعة بان الامر كذا وان الحق في القضية كذا والتصوير الخيالي تقدير ما ونفي الامر الاوسط وهو التدبير النفساني الذي لا يعدمه كل ذي سمعه من العبارة من العربية والعجمية كما ذكرتم وليس فيه حكم عقل ونفس من الانسان سوا. عدم النطق اللساني او لم يعدم قان الوئمر بأالذي يشمر به نفس الانسان معان مختلفة الحقايق

۱۰ ) ب ن ماشر
 ۱۰ ب ن السان -- ۱۰ البرمم -- ۱۰ ب ن الشخص -- ۱۰ ف ز رورا، -- ۱۰ ف زالبته -- ۱۰ ف تدییر

كلام العجم ومن عرف اللسائين تارة تحدث نفسه بلسان العرب وتارة رئيسان العجم فعلم على الحقيقة انها تقديرات واحاديث تابعة للعبادات التي تعلمها الانسان في اول نشوه والعبادات همي اصول لها منها تصدد وعليها تردحتي لو قسدرنا انسانا "خالياً عن العبادات كلها المكم لا يقدر على نطق لم نشك أن نفسه لا تحدث هو الحروف المنظومة وولالسان والمتارف من اهل اللغة والمقلاء بعربية ولا عجمية التي في اللسان والمتارف من اهل اللغة والمقلاء أن الذي في اللسان من ذلك ان الكلام ليس جنساً ونوعاً في نفسه ذا الابكم فعلم من ذلك ان الكلام ليس جنساً ونوعاً في نفسه ذا الديم مقالية كساير المعاني بل هو مختلف بالمواضعة والاصطلاح مقيقة عقلية كساير المعاني بل هو مختلف بالمواضعة والاصطلاح والتواطو" حق لو قواطأ قوم على نقرات واشادات ودمزات لحصل التفاهم بها كم حصل التفاهم بالعبادات

ومن الدين على ذلك أن الله تمالى سمى تنريد الطير واصوات الممكل ودبيب النمل كلاماً وقوكًا حتى قال سليمان بن داود عليهما • السلم عيدياً منظير النظير وَقَالَت نَمَلَةُ وقال الهذهذ أحطتُ عالم تُعطِن يو ومثل ذلك يجري مجازاً في الجمادات ايضاً قالتا أتيناً طَارْمِينَ يَا جَبَالُ أَن مَمَّة وَالطَّيْرُ يُستَبِحُ الرَّعَةُ بِعَمْدِوْ ويعبر عن احوال دلالاتهم على وجود الصانع بالتسبيح والتأويب وعن استعدادهم لقبول فعله

ه) ب ن المانا - ه) ا ولم يشك - ۷ ب ن ن ركلهم
 ۸۹۳ و ب ن الملوم ن ب ز بل - ۲ الاتواطي - ۳ اللغهم - ١٠ ن ن ١٩٠٠ ب ن الملوم ن ب ز بل - ۲ ب ن داود وسلمان - ۷ سورة ۱۲,۱۲ و ۱۲,۱۲ و ۱۲,۲۱ و ۱۲ بن داود وسلمان - ۷ سورة ۱۲,۱۲ و ۱۲ و ۱۲ د ۱۲ ب ن داود وسلمان - ۲ سورة ۱۲,۱۲ و ۱۲ و ۱۲ د الم بن داود وسلمان - ۲ سورة ۱۲ د ۱۲ د الم بن داود وسلمان - ۲ سورة ۱۲ د الم بن داود وسلمان - ۲ سورة ۱۲ د الم بن داود وسلمان - ۲ سورة ۱۲ د الم بن د الم بن داود وسلمان - ۲ سورة ۱۲ د الم بن داود وسلمان - ۲ سورة ۱۲ د الم بن د الم بن داود وسلمان - ۲ سام د د الم بن د

النفس بنطقها' الذاتي وتمييزها العقلي وهذا لا ينكره الا من انكر نفسه وعلم حليثه وحسه

وفورمهم بجوز ان يحصل التفاهم بالنقرات والرمزات كها يحصل

٠١ واعتراضاً عليه وربما يكون معنى في الذهن يبسط ويشرح في والموجبة والسالبة والذاتية والعرضية فقد عدمت تلك النفوس ما البهايم وتغريد الطير' فانها وان حصل بها التفاهم الخيالي فلم يجصل بها الفهم'' النفساني حتى تتصرف'' فيما سمعته'' بالكلية والجزية' فذا وهذا منالدليل القاطع على إن الذي في اللسان كلام عجازي فان التفاهم حاصل بغيره والفهم نطق نفساني دون العلم العقلي فسان الانسان بجوز ان يفهم باطلا وينكره بعقله أفالفهم غير ذلك أفالفهم غير والعلم غير وذلك الفهم مدلول كلام القايل فقط وهمو نطق مجرد نفساني ومحاورة فكرية اذ يديره في خلده فيجيب عنه تسليماً له العبارة وربما يكون معاني كثيرة تقبض وتختصرا في اللفظ وبالجملة مدلولات العبارات والإشارات نظق نفساني بخلاف مدلولات اصوات العقبل الانساني من الاعتبارات الكليبة التي له والاحكام هو من خواص النفس الانسانية وعدمت ايضاً ما هو من خواص ٢٠٩

زواحد - ۹) ب ف زوتنتص - ۱۰ ب ف الطور - ۱۱ النفاهم - ) ب تدير ن تديره - ١٥ ن فيجدب، - ١٩ ن أو اعرابا - ١٨ ب ن ۱۹) اامرن - ۱۱) افيا بسمه - ۱۲) ب ن والزوية - ۱۱) ب 1・3 こううはいーンラーーかりかしていまいかうでし

١٠٠ التي في البصر لكن الماني التي في النفس حقائق موجودة تتردد فيها ٠٠٠ جاحد ان كل عاقل مكلف بالنظر والاستدلال حتى يجصل لنفسه والايماء ّ ان كان ابكم ٌ فعلم من ذلك ُ ان الذي حصل في الحيال غير •• والقول بان ذلك المعنى جنس ونوع من المعاني له حقيقية لا تختلف والذي في الحيال واللسان ليس جنساً ونوعاً حقيقياً ثابتاً بل يختلف ذلك بحسب الاصطلاح والمواضعة وعلى امكان التعبير من حال الى • ، حال ومن شخص الى شخص ومكان الى مكان وذلك ليس كملامآ عن الحمروف والكلهات التي في السمع وعن المبصرات والمدركات الخاطرين في جهات الامكان وتدبير الاوائل التي هي بداية العقل حقيقياً ولا فوعاً متنوعاً ويتبعه الذي في الحيال من الصور والاشكال وهذا الترددُ لن يتأتى الا باقوال عقلية ونطق نفساني يكون اللسان والذي حصل في النفس غير وان الذي حصل في العقل غمير ومن امكنه التمييز بين هذه الاعتبارات سهل عليه تقدير النطق النفساني بالثواني والثوالث في ترتيبُ المقدمات القياسية والتمييز فيها بين، معبرًا عنها تارة بالعربية وتارة بالعجمية ان كان منطقياً وبالاشارة المعرفة بوحدانية الصانع ولن يتأتى الفكر والنظر الا بترديد اليقيني والجدلي والخطابي والشعري ثم التدرج من ذلك الترتيب المخصوص والشكل الموصوف المعين الى النتيجة التي همي المطلوبة ومن البرهاد، على ذلك سوى الاحساس الذي لا يذكره الا معاند

م) ف اوالسدريج - م) االترتيب - د) ب ف زيارة - م) الكرا ٠٠٠ ا) ف وان ٦٠٠ ف الماطر من جيات ٦٠٠ ب ف وترتيب ٦٠٠

الجزية التي اليه وبالجملة فهي عادمة الكليات واجدة الجزيات فلم تكن اصواتهم والمانهم قولا ونطقا وما ورد في التنزيل من نسبة الكلام الى امثالهم فهو عمول على احد وجهين احدهم انه اعطاهم عقلا وانطقهم حقية بجرف وصوت وجمل ذلك معجزة لذلك النهاعاليي هو في زمانه والثاني انه اجرى على لسانهم وهم لا يعرفون كلاما والطير كما اجرى على السانهم وهم لا يعرفون كلاما والطير كما اجرى على ذراع الشاة لا تاكل مني فاني مسمومة وابا نبز مام هو هرا روحانيا غير جمع وان الخطاب يتوجه عليه وان الثقية اذا لاحت حسية كالشمس وجب اعتقادها ولزم اعتقالها من غير التفلية اذا لاحت حسية كالشمس وجب اعتقادها ولزم اعتقالها من غير التفات الى مناهب دون مذهب وقب قالت الفلاسفة النفس الانساني عندنا بالمني الذي يشترك فيه الانسان والحيوان والنبات كما أول للمنتزك فيه الانسان والحيوان والنبات بها كما أول للمنتزك فيه الانسان والحيوان والنبات المنه وبالمني الذي يشترك فيه الانسان والحيوان والنبات المنه وبالمني الذي يشترك فيه الانسان والمحودة بالقوة "

بالفعل وبالقوة فالذي بالفعل هو خاصة النفس الملكية والذي بالقوة

هو فصل النفس الانساني فالنطق فصل ذاتي على كل حال سوا. كان

کمال اول لجسم' طبيعي حمرك له بالاختيار عن مبــــــــــا نطقي عقلمي

۳) ف نجرون - ع) ف سب زوجل ذلك - ه) ب ينهمه ف ينهم - اك) ب
ف مسموم - اك و ويكون - الاك ن و وعليه - الم) ف ان يجاب الا ف ز ان - ۱۰ ب ف سـ - ۱۱ ف سـ جسم - ۱۱ ف سـ - ۱۱ ف ز له
الد ز ان - ۱۱ ف و كال جسم ب اول سـ - ۱۲ ب ب او بالندل ف او بالمثل -

بذاتها وان ذاتها لا تعزب عمن ذاتها وتراها تنفل عن كل شيء تقديراً سوى ذاتها حق النايم والسكران يغفل عن كل شيء سوى ذاته ثم المدرك من ذاته ليس بآلة جهازية او نفسائية لانا فرضناها غافلة عن المدرك من ذاته ليس بآلة جهازية او نفسائية لانا فرضناها غافلة عن الفرض الذكور اغفلناها عن كل شيء سوى ذاتها فعي مدركة ومدركة وعاقلة ومعقولة لا يجبها عن ذاتها شيء البية ونفس ادراكها نفسها لا كالمدوك ادراكه او ضف ولا كالمدوك الإلالات أذا اصاب الالة افة بطل ادراكه او ضف ولا كالمدوك بالته أذ الناة ذا ادرائي تعبياً عوياً بم يتدوك التعمين بعد الجلي ولا كالمدولة التعمين بعد الملكي أيضمن بامتداد بالتعمين بدائه من غواص النفس الانسانية نحس الديمين في الكبير عن انفسنا ضرورة ان الامر كذلك من غير احتياج الى برهان يقام من انفسنا فرورة ان الامر كذلك من غير احتياج الى برهان يقام عليه والماني الضرورية اذا احتال المر، فيها لطلب برهان عليها ازدادت

ثم امبرهماد اظالمع على ادر انتمس لبس تجسم ولا قوة في جسم ان العام المجرد الكلمي لا يجوز ان يجل في جسم وكل ما " لا يجوز ان يجل في جسم فاذا حل حل في غير جسم<sup>6</sup> فالعلم المجرد الكلمي اذا حل حل

١٠ خفاء وانتقصت جلاء

م) ن يرن — ه) ا نان — ه) ب ن بالان ١٠٠٦ ه) ن ـ ا م... ۱ ب وكمالا كما — م) ب ويتليد اوتليد — ١٠ با الكثير ن الكبر — ه) ب ـ ن السير — ه) ن نتيم ب نتيم — ١٠ ا ز هو — ه... ۸) ب ـ ا

٥٠٠ والاجسام وقواها الجسمانية حيثاً كثرت افعالها ازدادت ضعفًا وكملالا تدركه النفس الناطقة من المحسومات والمعقولات ليست محصورة لواليدها كذلك أفهذا المعني فضيلة النفس الانسانية وانفصلت واليه الاشارة " "بقوله تعالى " فَكُمُّ أَدَمُ الْأَسْمَاء كُلُهَا" الاية وكان له قوة القبول وقوة الادا. في طرفي العلم والعمل ومن خواص افعالها .. المتعلمين من القوة الى الفعسل حتى يصير صانعاً مثله وليست هسذه الخاصية ايضاً لنوع " من " الحيوانات لان ما لها بالطبع والفطرة فعمي لصورة المخرج كالممام للقراءة يخرج ٰ نفس الصبي من قوة الاستعداد الى فعل القراءة حتى يصير قارياً مثله وكالمعلم للحكمة يخرج نفس وكالملم للصناعات البشرية الخياصة بنوع الانسان يخرج نفوس • انها حيثما كثرت افعالها ازدادت قوة وكملا وغيرها من النفوس القوة العقلية النفسانية فانها تقوى على ما لا يتناهي اذماً يمكن ان • ا فيستحيل ان يكون ذاتها ذاتًا جسمانيًا وقواها قوى جسمانية النفوس الانسانية من القوة الى الفعل حتى تصير صورتها مشابهة الاثر الى حدمملوم والقوة على ما لا يتناهى لا يتصور في الجسم بخلاف المتعلم من قوة الصلاحية الى فعل الحكمة حتى يصير حكيماً مثله واما خواصها من عهر ادراكها فاخص ادرا كاتها إنها تدرك ذاتها ومن فواص فواها وافعالها ان كل قوة جهانية فهي متناهية

ه) ب مثناجة - ا) ف ونجرج - ۷) ب ف ز اخر - ۸) ب ف ز نقوس - ۸...۱) ب لهمذا ا وجذا المني فصلت - ۱۰) ف الثار التاريل - ۱۱...۱۱) ف

<sup>0.3</sup> ال فركليا - ١٠١٠ - ١٠ ب ف ادراكاتا -

وصورة ولا توصف بوضع ومقدار وشكل وحيز وذلك مـــا اردئا

١٠ العقل المستفاد والعقل بالملكة والعقل بالفعل على ترتيب الاول والثاني ٤٠٠ فنها حركاتها من قوة الاستعداد العلمي والعملي الى الكال ولما لم •ۥ حضورك في قصورك وترددك بين رباع وديار وتقلبك بين اشجار تكن هيولى عقلها الهيولاني "على مثل" هيولى ساؤ الاجسام لم تكن لبستها الهيولي الجسمانية هي الإبعاد الثلثة من الطول والعرض المزاجية من جهة حالاتها فاحدى حالاتها حركاتها وهي على مراتب حركاتها من القوة الى الفعل على مثل "تلك الحركات بل اولى" صورة والعمق واولى صورة لبستها الهيولى النفسانية هي الاحوال الثلثة من والثالث وانما يتصور ذلك الترتيب اذا كان ثم تحرك من مبدإ الى حالة اخرى غير زمانية ورا. الاحوال الثلثة وهي حالة المنام فانك لا تشك في نفسك انك ترى في المنام الصادق احوالا كثيرة من وضاق عن بسطها بيان وبنان وكل ذلك في لمظة واحدة كانها طرفة وجنان وانهار ومكالميك كلامأ كثيرا من سؤال وجواب وخبه واستخبار وقصة ظويلة لو عبرت عنها في اليقظة لوسعتها اوراق كمال وانمــا تتصور الحركة حيث يتحقق ثم زمان وهاهنا' للنفس واما امبّارُ انفس الامانِ عن الاجسام وقواها ا وسائر النفوس

\_ •) ف اختيار \_ 1) ب ـ \_ ٧) ب المراخية المواجبة \_ ٨) ب ف احوالها \_ ه) افاحد \_ •1) فالهيولاني \_ 11) ب ف مثال \_ ١١) الول ا مفور - ۱) اقمور - ۷) الوسها - ۸۱ ف اودات -٨٠٤ ١١١ ويا من - ٢٠ اوالاحوال - ٢٠٠٠ ف - ١٠٠ اما -

٥٠٠ وحقيقته من انسان شخصي له قسدر مخصوص لكن الحس تجرده ١٠ منقسم بجب' ان يكون منقسماً ونثبتها بناء على ان كل جسم فركب من مادة وصورة والمعني الواحداني الكلمي" بالذات لا يحل في مركب ونثبتها بناء على ان كل جسم فهو ذو وضع وقدر" وشكل وحيز" ني غير جسم وكل ما حل في ذي "قدر ووضع فيكون له نسبة وقدر وهيئة ووضع والمعنى المعقول المجرد في نفس الانسان مجرد عن القدر" والوضع فتجرده الها ان يكون باعتبار محله او باعتبار ما منه حصل وباطل ان يكون تجرده بما" منه حصل فان" الانسان يتلقى حسد الانسان نوع تجريد عن المادة فان المادة لا تدخيل في الحس بل التائل الذي يطابقه يرتسم فيه والخيال يجرده تجريداً اشد فان الحس يناله وهو الخيال يناله مع غبوبيته أشخصياً جزياً والفكر العقلي يتصوره مجرداً والشكل فتجرده بمأشمو مجرد وتفرده عن العلايق المادية بمأشمو حاضر والخيال يناله وهو غايب والفكرا بجرده تجريسدًا اشد فان فيتصوره العقل كليًّا واحدًا مبرا من الوضع والقدر بجردًا عن المادة • ا النفس الناطقة العاقلة لا تنتسم الى جزء وجزء ولا تتركب من مادة مفرد فدل ادراكه المعقول على هسذا الوجه المذكور على ان ذات اما الفرم فنلبتها " بناء على ان كل جسم منقسم وما حل في

 ١٠) بن زالاولى - ١٠٠ فانتبها - ١١١ ب فيجب - ١١٠ ب ف الوحداني
 الكلي الذات - ١١٠ ب وقدرة - ١٠٠ ف وحرف - ١١٠ - ١١٠ ف القدرة - ۱۱۷ ب ف بتبار ما - ۱۱۸ ب ف فان ٧٠٪ ١) ن (المكرة - ٣) ب غيوتبه ف غيويته - ٣) ف جزويًا - المقل بالفعل والملكة في الفعل انه! اذا سمع كلاماً في المناظرة مشتملاً على شبهة وقع في خاطره جواب ذلك في اوحم ً ما يقدر واسع ما يستظر "كانه معن واحد ثم يعبر عنه بعبادات كثيرة وبسطه بسطاً واسماً يشمل اوراقاً ويلاً السماعاً فتحدس " من ذلك وصفنا" ولو" كانت من عداد" ساير النقوس الحيوانية المزاجية الاوسام لما كان حالها كما الانبياء اشبه وحال المنام عال الاوليا، اقرب فقد تبين مها ذكرنا مجال النيس الانسانية ليست من شبح الاجسام التي تتناهي بالحدود وانتسم بالقسم وان النطق الذي لهما ليس من جملة النطق المساني والماياتية بيا بالامه وانها "هي الاصل في الانباتية والاساني يختلف بالامكام التكليفية

اغرض علبهم معنرض من وجوه ثلاثية احدها اعتراض على الحدود والرسم الذي ذكروه والثاني اعتراض على خواص افعالها" والثالث اعتراض على ادراكاتها واحوالها وردها الى مدرك اخر امر الماء وراها الى مدرك اخر الماء وردها الى مدرك اخر الماءورك فقولهم حسد النفس بالمعني السذي يشاركه النفس الحيوانية والنباتية انه كمال جسم طبيعي الى ذي حيوة بالقوة قيل

(۱) ف ان - (۱) امثلا - ۱) الرجاب م - ۱) ایسطر - ۱ (۱) باذ - ۱) ف او - ۱) بف عداد - علی ف النظر - ۱) باف الدراکیا - (۱) بازیاطی النسیة - ۱) بازیش با اتیر کیا - ۱) ف بالنسیة - ۱ می ف النطق بازیاطی - ۱) و آنا - ۱) و آنا - ۱) و آنا - ۱) و آنا - ۱)

 ١٠٠٩ فيعلم من ذلك ضرورة ان المدرك لذلك لو" كان جسماً او قوة في النفس وقد يرى الرائي في المنام انه ختم القرآن ويذكر \*' انتقالات ذهنه من سورة الى سورة ومن آية الى اية كل ذلك خطرة ولحظة وربما يظن أن مثاله مثال انطباع صورة ' في المرآة في لحظة وهذا ان وتقدماً وتأخرًا فاطلع من ذلك على ان النفس ليست من جنس من السؤال والجواب فانها لا تنطبع مماً في المرآة" اذ لا بد من تَمَاقَبُ حَرُوفَ " وَلا بَدَ لَلْتُمَاقَبِ مِن ازْمِنَةُ مُتَتَالِيةً حَتَى تَلدَرُكِمًا • الاجسام والاجرام فانُ ادراكاتها التي لها بالذات ليستُ من جنس وتتتالى عليه الايات والسور ويستدعي ذلك التعاقب زماناً واوقاتاً .. عين وكما غفوت رأيت جملة من ذلك ثم يعبر عنها بعبارات كثيرة صدق مثالاً" في الصورة المبصرة فكيف يصدق في الكلام الكثير جسم لاستدعي محلاً لهذه الإدراكات تتعاقب عليه المعاني والصور الادراكات الحسية بالالات الجسمانية وانها فوق المكان والزمان جوهرًا وادراكاً وليست هذه الحالة مخصوصة بالمنام بل وفي حالةًا اليقظة لها ثلاثة احوال احدها ان يرتسم فيها صورة المعلومات مفصلة . لها قوة وهيئة تقوى بها على تلك المسائل والثالئة ان يحصل لها من مسئلة مسئلة والثانية ان ترتسم فيها جملة غير مفصلة لكن يحصل

اوكلا ما المني بالكمال الذي ذكر تموه أهو جزء من جسم أم عرض

ف جسم ام امر اخر ورا، الجسم فانكم ذكرتم انها بالمعن الذي

يشترك فيه الانسان والملك وهو جوهر ورا. الجسم والكمال الذي وضعتموه موضع الجاس لفظ<sup>^</sup> مشترك قسد اطلق تارة بمعن

جز. وقوة او عرض' واطلق تـــارة بممنى اخر'' هو ورا. الجسم • فن'' الوجه الـــنـي يشاركه الحيوان واننبات لم يشاركـــه الملك

الطبيمية الالية محق تستعملها في جهات الخير فكيف يسوغ لنا ان نحكم بان الشريرة كالات ومكملات للاجسام الطبيمية الالية حق تستعملها في جهات الشر فان الامر يتناقض فيه واطلاق لفظ الكهال" واما ألوهزاض النافي! على خواص الافعال التي ذكروها هو
 الما كلا قرروه ولكنا نقول بم تنكرون على من رد ذلك كله
 الى كلاية التركيب في المزاج وخاصية التاليف الواقع بين الامشاج!
اذ عرف من خواص الجواهر غرايب افعال! وعجايب احوال لا وحل وعقد وتنعية واذبال وجذب وادسال وتسخير وتدبير وحب يرتقي اليها الوهم ولا يرتمي نحواص النبات والاشجار وهمدايات! لاحجار وخواص النبات والاشجار وهمدايات! للأنسانية الالاحجار وخواص النبات والاشجار وهمدايات! الانسانية الالانتاية الانتاية من خلاعيا ما لا يقصر أفي المدرجة عن خواص النادة مثل الانسانية عدد تاليفي كما يمن كلاية الحاليف والتركبات باليفي! لا تعداد المجردة عن المادة مثل الانسانية عدد تاليفي كل ذلك من كالية التاليف والتركبات باليفها الاجرام اللاجرام البسيطة بما هياتها ذوات خواص كذلك المركبات باليفها ذوات خواص فبتاليف اكمل" ترتقي الممادن والنبات على المناصر ذوات خواص فبتاليف اكمل" ترتقي الممادن والنبات على المناصر

١١١ع على ان الكهال؟ من وجه اخر لفظ مشترك فانه يطلق على المعني الذي

يقابله القوة ويعني به الفعل والوجود ويطلق على المعني الذي يقابله ••

المبدا ويعنى به الناية والنام ويطلق على المعنى الذي يقابله النقص والعيب ويعنى به السلامة والالفاظ المشتركة لا تصلح ولا تستعمل اضافة على سبيل اللام واما اضافة على سبيل من وكال الشيء ينبغي

ان لا ينفصل عن الشي. فانه ان انفصل عنه مجوهم لم. يكن كالا.

له أ فالنفس اذًا مكمل الجسم الطبيعي لا كال لـ هم النفوس

بجواهرها تنقسم على راي الى خيرة بالذات والجوهر والى شريرة

بالذات والجوهر فالتي هي خـيرة كالات ومكبلات للاجسام

في الحدود والرسوم ثم قلنم كال جسم فقد اضفتموه الى الجسم امما

ومن الوجمه الذي يشاركه الملك لم يشارك الحيوان ولفظ الكال واحد وقد اطلق اطلاق الجنس لا بالتواطؤ بل" بالاشتراك

> ۸) ب الاوله - ۸) ب ن بان - ۱۰، ن الكلام - ۱۱، ب ن ـ - ۱۰، الاعباع - ۱۰، ن الماله ۱۰۰۱ الاعباع - ۱۰۰۱ ن الماله ۱۳۱۹ م) ن مذا ابات - ۲۰ المندن - ۱۳ ب ن المال - ۱۰، ن لا - ۱۰ م، ن لا - ۱۰ م، ن المال - ۱۰، ن المال - ۱۰ م، ن المال - ۱۰ م، ن المال - ۱۰ م، الم

٧..٧) ب ـ - ٨) ب ـ - ٩) ب ن أو قرة - ١١٠ ب ن في جمين أوجم - ١١) ب ن جوهر - ١٩) ب ن أو قرة - ١١٠ ب ن في جمين الكلام - ١١١ ب ن جوهر - ١١١ ب ن عن الالله - ١١٠ ن الله - ١١٠ ن الله

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 22

• المكليات هو العقبل الفعال كما ان الحافظ هو وليس الى أننفس ٥٠٠ وتكون نسبة العقول الجزئية اليه في العرض عليه نسبة الحواس ١٠ وأهب الصور مفصلة حتى تكون لزيد عنده صورة ولعمرو صورة • في النفس كنفس الارتسام ام تبقى محفوظة' في غير خزانة الحفظ فيتصور أفي جانب الادراك الاول حتى تحكموا بان المدرك الانسانية الاتركيب القضايا وتاليف المقسدمات ورفع الحجب ثم يكون العقل مدركاً كاكان حافظاً والانسان يكون مدركاً بادراك في ذات المقل الفمال كم كان حافظًا مجفظ في ذات العقبل الفعال فيكون العقل الانفعالي حاصلا له كما كان العقل الفعلي حاصلًا منه وهذا من امحل المحال والاشكال الثاني ان الذي تصوّرتم في جانب وهو يحفظ الكل مفصلًا منقسمًا متعــــدًا متهايزًا بعضها عن بعض بعينها فيذكره ما قد ندي ويذكر ثانياً ما قد اغفل فيلزم على مقتضي بالكم والكيف وهو احدي الذات واسع الافاضة عام الإضاف الانسان يجد من نفسه غفلته عن المعقولات المحصلة فيبقى متحفظاً كالخزانة الحافظة متى طالعه اشرف عليه ثانياً وافاده الصورة الاولة ١٨٤ ذلك اشكالان احدهما ان الصورة المفصلة كيف ترتسخ في ذات لا بجوز ان يكون قوة جسمانية بحصلها كلية' فان حفظ المرتسم الحفظ وهمو العقل المفارق الفياص عايه كما قيل انسه يصيرله ابد الدهر او يجوز ان ينفل عنه العقل ولا حاصل للقسم الاول فان في خزانة الحفظ وهيي قوة جسمانية ان جاز ان يحفظها كليسة' فلم

 ٨) ب ف محفوظ - ١٠٠٠ه) ا - - ١٠) ب ف يبقى عفوظاً 114 ا) ب ف ترتسم - ۲) ف الاضافة - ۳) ف تصورا - عديها ب -

وبتأليف افضل يرتقي الحيوان والانسان على المعادن والنبات فمسأ رومانية فان جميع الخواص التي عددتموها يمكن حملها على كاليسة دليلكم ان هاهنا سوى التاليف الافضل والتركيب الاكمل نفساً الةركيب فقط سوى شيء واحـــد وهو ادراكه للكليات والأمور التي لها وحدانية بالذات حيث يلزم انقسامها بانقسام المحل وذلك •

٣١٠ عل انقسم بانقسام المحل ضرورة فانهذه القضية عندنا ليست ضرورية بل لما تولهم في الالوان والاشكال انها تنقسم بانقسام المحال' أجري حكم ذلك في الكل فن الاعراض ما ينعدم بانقسام المحال كالماسة . والتاليف ومنها مالا ينمدم فيقوم مجزه منه قيامه بالكل وعنسه المسكلم العلم الواحد لا يقوم الا بجز ، واحد وانعكس الامر عليكم فنقول ان كان انقسام المحل يوجب انقسام العرض فاتحاد العرض يستدعي اتحاد المحل واذتم اذا سلمتم معنى وحداني "للذات لا ينقسم بوجه فيلزمكم ان تثبتوا محلاً له وحداني الذات لا ينقسم اليست النقطة •• عرض وهو شيءما لا ينقسم بوجوه فيلزمكم إن تثبتوا حملا له وحداني الذات لا ينقسم من الجسم وعلها من الجسم وجب ان لا ينقسم على انا نلزمهم امرًا لا جواب لهم عنــــه وهو ان هذا المني الكلي الواحد الذي يدركه العقل ايبقي مع العقل محفوظاً مذكورًا بالفعر الاعتراض امكات فتغول اوكلا انتم مطالبون بأن كل عرض حل في

ا) ب ن محل - ٧) ب ن زفتول - ٨) ب ز اذا - ٨) ف باقسام - •) فازنې (امنسوخ) - د... ۱) ب ـ - ۲۰۰۰ ا ـ ١٨٨ ١٠ بن الحل - ما بزيرج ، سما ب ، - عا ب ف الجاد

#### القاعلا الخامسة عش

## في العم بكوند آباري تعالى سميعاً بصبرا

ذهب ابو القاسم المكمي ومن تأبعه من البغذاذيين الى ان معن علاه كونه سييماً بصيراً انه عالم بالمسموعات والمبصرات لا ذايداً على علانه عالماً بالمعلومات ووافقه جاعة من النجارية ومن قبال من المتتزلة انه سميع بصير لذاته فندهبه مندهب المكمي لا غير ومن قال منهم ان المدي بكونه سميماً بصيراً انه حي لا افعة به فندهبه من صاد الى ان معنى كونه سميماً بصيراً انه مدرك للمسموعات و والمبصرات وذلك أزايد على كونه عالاً و وهما صفتان قايتان بذاته زايدتان على كونه عالاً و دبله في ذلك ان الحي اذا قبل معنى وله حند ولا واسطة بين

۱۵ اي دون ۱۳۰۰ - ۲۰۰۰ است زايدًا – ۳۰ ث التجازيين – ۲۰ پ ف زايل الۍ ۱۳۰۰ ب ف ځالف – ۲۰ پ زغير – ۲۰۰۰ ف بعير يمر وسيم –

الباطنة الى المقل الانساني في العرض عليسه وهذا موضع اشكال وبيك مظيم وربا يستوفى شرحه في المباحثات التي بيننا وبمين الفلاسفة ان شا· الله

- e) ف وفكل -

على ان الاتصاف بإضداد ذلك تقايص وآفات ويجب تماليه عنها وقد وصف الرب تمالى نفسه بالسمع والبصر على وجه التمدح كما وقد وصف الرب تمالى نفسه بالسمع والبصر على وجه التمدح كما وصف نفسه عالماً قادرًا حيًا على وجه التمدح فلولا انهما صفتا مدح لما تمدح بعها فيلزم ان يكون ضدهما صفتا ذم ونقص والنقص دليل المدون ولو قدرنا الادراك صفة زائدة على العلم او قلنا انه العلم ففي نفيه نقص وقصور فلن يتحقق نقص الا ممكناً محتاجاً الى مكمل تمود الذات الى الكال وذات الباري تمالى وصفات منزهة عن شوان الامكان ولا نقص " في ذاته وصفاته

قال الكامي إنما يصح لكم إثبات الادراك غايباً بعد اثباته شاهداً ۱۰، ونحن لا نساعدكم أن السمع والبصر ادراكان زايدان على العلم الما الكامي فقد قال الذي يجده الانسان من نفسه ادراكه للمسموع والبصر بقلبه وعقله ولا يحس بصره بالبصر بل يحس المبصر ويسمع السامع لا الاذان وذلك هو العلم حقيقة ولكن لما لم يحصل له ذلك العلم الا بوسايط بموره سعي البصر حاسة والا فالمدرك هو العالم الا بوسايط بمورد علمه

1 757 -

الضدين لم يخل عنه او عن ضده فلو لم يتصف بكونه سميماً بصيرًا لاتصف بضدهما وذلك آفة ونقص وهذه القدمات تحتاج الى اثبات فلا بد من البرهان على كل واحدة منهما اما الغدمة المولى فالدليسل عليها ان المصحح لقبول السمع والبصر شاهدًا هو كون الانسان حيًا انا عوفنا ذلك بطريق السبر • اذلو كان المصحح وجوده او حدوثه او قيامه بالنفس او غير ذلك

والبصر شاهدا هو كون الانسان حيا انا عرفنا دلك بطريق السبر •

اذ لو كان المصحح وجوده او حدوثه او قيامه بالنفس او غير ذلك اذ و كان الموصاف كان منتقضاً على الفور فبقي كون ه حياً والباري تعالى حي فلزم القضاء بكونه موصوفاً بالسمع والبصر لتعاليه عن قبول الافات والنقايص وليس منكر صحة قبول السمع والبصر السعد الأقات والنقايص وليم يتصف بالعلم وضده مصيراً •

الم استحالة اتصافه بمكميها فاد أذا لم يتصف بالسمع والبصر يجبأان يتصفى بمندم بالمهم و البصر بها أنها على أنه أذا الم يتصف بالسعم والبصر يجبأن

ً فبل كل ما دل على استحالة عرو الجوهر عن المتضادات فهو دليل على ذلك وقد سبق القول فيه فلد فبو ما الدليل على ان الاتصاف بضد السمع والبصر من

قبل لما علم ان السمع والبصر من صفات المدح فذلك دليل<sup>ا</sup>

 <sup>(</sup>م) ب ز مو ( ال ١٠٠٠ - ١٠ ) ب ن ( ال ١٠٠٠ - ١٠ ) ن منتفطا
 (١) ب ن باسد ( ١٠٠٠ - ١٠٠٠ ) ب ن اتصافه ( ١٠ ) افشدها دا ب امداد
 مذا ( ١٠٠٠ - ١٠٠٠ ) ب ن كل ما دل على ان الاتصاف بالسمع ( ١٠٠٠ ) الدايبل ( ١٠٠٠ - ١٠ ) الدايبل ( ١٠٠٠ )

 الرب تعالى سميع بصير بادرا كين هما علمان خصوصان ورا، كون، • ، ولا يفترقان الا في ان احد العلمين يستدعي تعيين المدرك والعلم من • البنية وتوسط الهوى شرطاً واجعلوا وجود الحيوة شرطاً من حيث والاشمري اثباته ممني وقال هو من جنس العلوم فعلي هذا القول' شرطاً حتى يتحقق الادراك ولاجل ذلك امتدم اثباته غايباً كذلك عالماً هو مدلول الاحكام والانقان ومن قال بالقول الشاني استدل الطان في صفات النفس لم يتصور اخت الافعما فابا وجدنا في انفسنا الحاستان الباقيتان استدعتا شرائط اخرسوى كونه حياً حتى يتحقق الادراك فانتم مدفوعون الى اقامة الدليال على حصر الشرائط في العادة لا من حيث الفرورة كما جفلتم البنيسة شرطاً من حيث جنس اخر على قول فن قال بالقول الاول فيقول هو مماثل للعلوم حيث هو علم لا يستدعي تعيين المدرك فلا جرم بقول العلم يتعلق هذا الراي هو مذهب الكمبي فان، لم يثبت لادراك ممني اصلًا اختلاقاً بين العلم والادراك واحسسنا تفرقة بين المعلوم خبراً وبين العادة وهذا الموضع من مشكلات مسائل الادراكات بالمدوم والادراك لا يتعلق به اذ المدوم لا يتعسين ولا تظنن ان بأن العلم بالشي. اذا اضيف الى علم اخر به واتحد المتعلق واستوى كونه حيًّا فقط والا فارفعوا كون الحيوة شرطًا كما رفعثم كون قال الائعربي الادراكات من قبيل العلوم على قول وزأي وهو

م) ب ن ولاجله ( الله ولا ۱۹۸۹ :... ۱۵ اومي بن ( ۲۰۰۱ بات الله ( ۲۰۰۱ بات الله ) ۱۰ البول ( ۲۰۰۱ بات ) الله ( ۲۰۰۱ بات الله )

قال ولو كان المدرك مدر كماً بادراك للزم ان يحضر عند الحاسة السليمة قينة ' تلعب وانعام تسرح وطبول تضرب وصور تنفخ ' فيه وهو لا يراها ولا يسمماً ' اذ' لم يخلق له ادراك ذلك و كذلك يجوز ان يرى الشخص البعيد ولا يرى القريب لانه خلق له ادراك البعيد أون التريب لانه خلق له ادراك ولابيد أون القريب " وقد علمنا ضرورة ان الامر على خلاف ذلك و وال الجمائي " ان الحي اذا سلمت نفسه " عن الافة سمي سميماً

بصيراً ولا معنى للادراك شاهداً وغايماً الا ذلك وامربل عبر ان الذات اذا سلمت ادركت كل معروض عليها من المجاثلات والمختلفات وادراكها السواد' كادراكها البياض ولو كان مدركاً بادراك لجاز ان يدرك بمض الاشياء دون بمض مما ٠٠ يقابل المدرك فكان مجوز ان يدرك بياضاً ولا يدرك سواداً وهما متقابلان للحاسة في حالة او حالتين متعاقبتين كما ان العالم منا جاز

قامو أوان سلمنا تبوت الادراك في الشاهد فإ نسلم ان المصحح جرد كون الحيوان حيّاً فقط وهاهنا شرط آخر وهو محصول البنية •• وشرط للشرط وهو توسط الهوى المضيء بين المبصر والمبصر والهوى الصافي بين السمع والمسموع كما شرطنا في الشم واللمس والذوق اتصال الاجرام وعاستها بالاتفاق واذا استدعت الثلاث من الحواس

م) ايمطر - مه) ب قبل ف قبلة - مه) ا تنفع - مهه، ب يسم لما مون - مه) ا اذا - عه، ف القرب - مه، ف البيسد - ١٩١٩ ب ف زومن

۸۱۶ ، ١٠٠٠ اللياد - ١٠٠ اللياض - ١٠٠٠ ف (الم - ١٠٠ ف بال - ١٠٠ ف) في الزأن - ١٠٠ ف في في كاشرطا [كذا] -

- 1.1) - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10 - 1.10

المرفي عياناً مع اتحاد المتعلق واستوا، الامر في الحدوث علمنا ان الجنسين ختلفان وايضاً فان الاكمه لو احاط علماً بما احاط لم المبهم على ان حصل له كل علم سوى الادراك فعل انه زايد على المعلم على ان تبارك وتمال الروية في القلب والعلم في البصر فحيئذ يلتبس العلم و برازك وتمالي الروية في القلب والعلم في البصر ويبصر بالسمع ويشم بجاسة الذوق ويذوق بجاسة الشم ويلزم ان تكون حاسة واحدة هي سامعة الدوق وينوق بجاسة الشم ويلزم ان تكون حاصة واحدة هي سامعة أي بيصرة شامة ذايقة لامسة واغا اختص كل ادراك جاسة خاصة ستة أمية نبصرها ولكن المادة الجارية امنتنا من ذلك اليست الملايكة و مهم لا غايبة نبصرها ولكن السياطين والجن يطوفون في البلاد ويسرحون في الادمن وأون اليس هو برانا وقبيله من حيث لا زاه فبطلت تلك التهويلات والتشبيمات التي الزمها الخصم

افات كثيرة فلا بد وان "يخص" نفي الافة بمحل الادراك ثم تلك الافة م، ب ف والاحوا في المدوث - م، ب ف مجمع ما - م، ب ف انه يشكل

والبصير انه الحي الذي لا افة به قيل اطلقت القول بنفي الافة

وذلك بالاتفاق ليس بشرط فانالسميع والبصير قد يكون ذا أفة وذا

هدارديين ۲۰۰۰ ) ن اذيارم – ۲۰ اسبة – ۲۰۰۰ ) ب ف سيرون العباد – ۲۰ ن نراهم – ۲۰ ب ـ – ۲۰ ب فجواب – ۲۰ ف اطلق – ۲۰۰۰ ک ب ـ – ۲۰ ن ت – ۲۰ ب ف ات غصص –

الما انفول بالوشمر التي تنبعث من المين فبطلانه بانا نطم قطعًا أن ١٧٧ المين على صفرها لا تتسم لاجسام "تنبسط على نصف كرة العسام أن تلك اللاجسام أن كانت موجودة بالفعل محسوسة بالجفن فوجب أن يكون قدرها مثل نصف قدر كرة السما، وهمذا محال وأن ديث في ساعة الملاحظة فما السبب لحدوثها ومن المعلوم أن القدرة الحادثة لا تصلح لحدوث الاجسام والقول بتولد الاجسام أمحل ويلزم من ذاك ايمنا أن يقوى ادراك الضعيف البصر الذي مهم فأن شماعه من ذاك ما في نفسه فقد تكثر باشعيم وإن ضعف عن حالة القوى فقد نيوى أبشتراك الشعيم فيذبني أن يستمين الضعيف كا يستمين بقوة

مُ انتَّاعُ انَ كان عرضًا فيستحيل عليه الانتقال وان كان جوهرًا فلا يخلوا اما ان يبقى متصلًا 'واما ان' لا يبقى فان بقي فيلزم ان يتفرق ويدرك الشي. متفرقًا وينبغي ان يكون مثل" خط وا مستقيم يتحرك بيحريك الريح وينقطع بقطع الما "وان لم يبقَ متصلًا فلم يدرك العين بما اتصل الدين لم يتصل بالمرثي فيلزم ان لا يتحقق له ادراك احلاً

۳۲۴ (۱) بالا يسم الاجسام – ۲) المشوشة بالمشوة – ۲) افواجب – ۲) ب في قدر نصف – 6) ب في على – 7) ب في لو – ۲۰۰۷ ا سـ ۱) المتطبع باشتباك – 7) في اذ – ١٠٠٠ في اخل – ٢٠١٠ في اخل – ٢٠١٠ في اخل – ٢٠١٠ في اخل – ٢٠١١ في اخل –

وكما لا يوثر جوهر في جوهر لا يوثر حكم جوهر في جوهر اخر ١٤ ولا يختلف حكم جوهر بمينه في تفرده وانضامه واذا جاز قيام الادراكبه مع اتصاله الجواهر جاز قيامه به مع تفرده فانه لا يتحول من عن صفته تفرد او انضم الى غيره خصوصاً اذا كان الادراك في صفة الاضافية جلاف الاجتاع والافتراق والماسة ثم لوكان الاعراض و درطاً كاشتراط كون مياً لوجب طرده في النايب حتى يكون الباري تمالى في علمه وقدرته ذا بنية كهاكان حياً لان الشروط يجب طردها شاهداً وغايباً

ومن " الهجب انهم كما " شرطوا البنية شرطوا" في الروية اتصال" . والشمة وهي اجسام مضيئة تنبعث عن البصر عند فتح الاجفان وهي اجسام تشكل وتتحرك وتتموج وتستقم فاذا اتصل الشماع المنبعث من الناظر بالقاعدة على حد معلوم مع الاستقامة ولم يكن ثم بعد مفرط ولا قرب مفرط ادركه الرائي فلذلك لا يرى الشي البعيد "على غاية البعد" ولا يرى باطن الإجفان وان كانت القاعدة صقيلة وارتدت الاشعبة الى الرائي فرأي " عند ذلك نفسه وربا يظن اف يغصل عن المتلون صورة ويتد الى العين فينطبع" فيها وكلا" المذهبين باطل

٨) ف ز عرض
 ٢٧٤ ) ف اطاله - ٣) الله - ٣) ب ف يحول - ١٥) از بعامع
 اتعاله بالجواهر جازقيامه به - ٥) ف وجب - ١١) ب ف والعجب شهم - ١١٧ الله المالية - ١١٥ ب فراى ف فرأ - ١٠٠٠ المنتظم - ١١٥ ف كل

يجد التفرقة من عل العلم وعل الادراك ولان الذي يدرك بيصره 87، من المرني هو الالوان والاشكال فيستدعي ذلك مقابلة ومواجهة من المرني هو الالوان والاشكال فيستدعي ذلك مقابلة ومواجهة يستدعي في يدرك بسعدة من المسموع هو الاصوات والحروف ولا يستدعي ذلك مقابلة وكذلك المسموع والمبوق والملموس يستدعي الباري تعالى بإنه سميع بصير ولا مجوزان يوصف بائد شام ذايق لامس وكذلك لا مجوزان يسمع الثيء من حيث يبصر ويبصر لامس وكذلك لا يجوزان يسمع الثيء من يفرق بين الادراك مختلفة الحقايق والمحال جيماً وهذا كله على رأي من يفرق بين الادراك والعلم فأما والمحال جيماً وهذا كله على رأي من يفرق بين الادراك والمعم فأما

سوى ابي المسمري فانه يقول كل ادراك علم على قول ولا يقول كل علم ادراك بل الادراك علم خصوص فانه يستدعي تعيين المدرك ويتعلق بالموجود هو المصحح بخلاف العلم المطلق فانه لا يستدعي تعيين المدرك ولا يتعلق بالموجود من حيث المطلق فانه لا يستدعي تعيين المدرك ولا يتعلق بالموجود من حيث لكن من الادراكات ما هو علم مخصوص كالسمع والبصر وتردد أيد في ساير الادراكات اهي علوم مخصوصة ام ادراكات وراي ٢٧١ بعض اصحابه انها ادراكات أخر وليس الوجود بجوده مصحماً لها فقط بل الاتصال فيها شرط فلا يتصور شم الا باتصال اجزاء من أ

٥٧٤ () امن - ۲) ب ف ويستدع - ۳۰۰۰ ايسمه - ۲۰۰۰ ف س ٥) فيستدعي - ۲۰۰۱ ب س - ۲۰۱۷ مثلق
 ۲۲۶ () ف للجرد - ۲۰۱۲ اخرام (لماد اجرام) -

وانقل لاخترق العين بروية من المرثي الى البصر باطل ايضاً فانالصورة لو انتقل لاحترق العين بروية الناد وهي ان "كات عرضاً هو، عهي لا" تنتقل وان كات جوهراً فلينقص المرثي بانفصال هي، منه ولا ينفصل هي، منه الا بسبب ولا سبب هاهنا فهو باطل فتحقن أن الادراك هلي هو ادراك لصورة في حاسة المدرك تما المدرك تهابي المدرك من عير قرسط صورة في الحاسة المدرك وهي، اخرو وهو ان عمل الادراك هو الماسة المدلك توادوات للحاسة المشتركة والانف والقم والاذن ام هي آلات وادوات للحاسة المشتركة المدركة والدراكا واحداً فيظن بعض العقلا، أنه هو العلم أذ هو في الدراك ويظن بعضهم إنه ادراك اخص من العلم أذ مدركه في الظاهر ويظن بعضهم إنه ادراك اخص من العلم إذ مدركه في الظاهر الاحداث ويظن بعضهم إلى المدركات والاحساس بها بميو الحداث به المناهرة بالذي المناهرة بالمناهرة بالمناهرة بالمناهرة بالمناهد بالم

فال المنكلمموم المحواس الخمس مشتملة على ادراكات خمس فختلف افواعها وحقايقها والانسان عجمد من نفسه انه يرى ببصره ويسمع باذنه كما يجد انه يعلم بقلبه فالبصر محل الروية والاذن محل السمع كالقلب هو على العلم وكما بجد التفرقة ثمين العلم والادراك

<sup>3(1)</sup> |  $\frac{1}{2}$  |  $\frac{1}{2}$ 

 متازتان عن سائر الحواس بأن ادرا كهما غير ما ارتسم في الحاستين ٠٠ التعييز ثم الحكم ثم القبول فتلك العصبة بالنسبة الى الصوت والكلام • الصورة الظاهرة واما السمع فان الصوت والكلام المركب من يدرك ُ بواسطة جسم ينفعل من الروايح وذلك^ بانفعال الهوى من ۳) ب زواحدة - ۲) ا ـ ـ ـ ۸) ب ن زامرع من ۸۶ م) ف فيتش - ۲) ب ن فيحمل - ۳) ب شاونا - ١) ا ميانيا مكتوبًا معامعيناً فيقرأ كم يقرأ من الصحيفة وهاتان الحاستان واما الشم فانه بقوة في زايدتي الدماغ المشبهتين بجلعي الثدي أواغا به كان المرئي مرئياً على مقدار شكله وصورت ولم يتفاوت الامر الحروف اذا صادف الهوى الراكد الذي في الصهاخ المجاور للمصبة تامة والصورة 'في العصبة تحصل متماقبة في لحينة ويحصل الادراك ٢٧٨ به وينتقش الخيال منه إنتقاش اللوح من القلم فيحصل أفيه الكلام ذي الرايحة لا بانتقال اجزا. تنفصل منها إو رايحة تنتقل عنها فيصل ٣) اومدَ الوير – ٣) اء – ١، ف زيده – ٥) ب ف والقبول بعده – المفروشة في اقصى الصاخ المعدودة مد الجلد على الطبل والوتر على على رأي او ادركه الحس الشترك على رأي فعصل السماع ثم الفهم شم نازل منزلة الجليدية في العين غير ان الصورة في المرآة تحصل دفعةً بالقرب والبعد وايضاً فأن النقطة من النار إذا اديرت بسرعة اشبهت مستقيماً وهو مستدير فتعقق أن الحس الحقيقي ما في الباطن دون الصنبح حصل منه طنين فيها فتشعر به القوة المودعة في تلك العصبة دائرة يدركها البصر وهي في نفسها نقطة والقطر النازل يرى خطأ

تقراكما تقرا — م) الماسيتان — ٢، ف الشهيمين — ٢٠٠٧) اخيدركه —

وجودهما الا باتصال جرم بجرم المتروح او من الموى الى المشام و كذلك الذوق واللمس لا يتصور

٣٢٧ كرية ومقابلة الكرة يكون بالمركز وفرضنا سطعًا مستديرًا مثلا.. صنيرا غلو كان الادراك معنى في المين وتملق بالمدرك على ما همو والاشكال في الرطوية الجليدية من العسين التي تشبه البرد^ والجمد المودعة ' في ملتقى الانبوبتين في مقدم الدماغ وهما عصبتان بجوفتان على شكل صليب فتسدر كه النفس بعما فتكون الصورة متضايق الاعلى ينتهي الى الجليدية على دايرة صفيرة وحيثا ازداد الترس 'بعدًا ضاقت' الزاوية فصغر في العسين فيرى الكبير من البعد والمحسوس ثم قد تكون تلك الصورة نفس الادراك وقد يكون، فانها مثل مرآة فاذا قابلها متلون انطبع مثل صورته فيها كما ينطبع مشل مورة الانسان في المرآة بتوسط جسم شفاف بينهما لا بإن ينفصل من المتلون شيء ويتند الى العين ولا بأن يتصل شعاع فيمتند .. عليها من واهب الصور عند استعدادات تحصل فيها بمقابلة الحساس الادراك شيء اخر دون تلك الصورة كمقابلة المرثي من الالوان الى المتلون فاذا حصلت الصورة في الجليدية افضت الى القوة الباصرة في الجليدية من المين والاحواك في الحس الشترك ولاكان الجليدية كالترس كان يقابله على خطوط مستقيمة محيط بالترس متسع الاسفل وفال افهومنً يرتسم في الحواس الظاهرة بصبود صودة تغيض

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 23

シーガ・ボ・ー とうつかーコー きつきつー シーキー とう لمابلة - مى ن البردة - مى ب ن - - من الدروعة

فان القوم حكموا باتحادهما عند الحاسة المشتركة حتى يصير المرثي مقروءا والمقرو. مرئيًا فانعما فيحقيقة الادراك لا يختلفان ومحلعها محل واحد فيتحدان وكلام'' المعتزلة في الادراكات'' ختاط لاثبات له'' والله اعلم''

الى الحلمتين فتدركه القوة المركوزة فيها والذوق هو قوة مودعة في المعصبة المفروشة على ظاهر اللسان بواسطة الرطوبة المغابة التي لاطعم لها المنسطة على ظاهر اللسان بواسطة الرطوبة المغابة التي لاطعم لها المنسطة على ظاهر اللسان فانها تأخذ طعم ذي الطعم وتستحيل مبشوت في جميع البشرة واللجم المتصل بها يسدرك بها" هو قوة والبرودة والرطوبة والبيرة واللامة والمين والمخشونة والملامة والمان والمنة بها" الحرارة والمغفة والثقل والذي يحمل هذه القوة جسم لطيف بجري في شباك المشرة الى شبه المدرك بشرط أن يتفاوتا في الكيفية" وهذه القوى البشرة الى شبه المدرك بشرط أن يتفاوتا في الكيفية" وهذه القوى كلها معدات لقبول الفيض من واهب الصور والا فالحاسة لا ١٠٠٠ كذات ادراكا"

والمرشري فصل بين السمع والبصر وبين الثاثة الباقية حيث مرط "هاهنا" اتصالا جسانياً واثبت احساساً جسمانياً ولم يغبتها في منفات الباري تعالى ولما علم ان لهما" اختصاصاً بالباطن ودد قوله في الادراك علم غصوص او معنى اخر في الحاسة المشتركة ولا ١٠٠ يستبعد من مذهبه قيام الادراك السمعي بالبصر أوالبصر بالسمع يستبعد من مذهبه أقيام الادراك السمعي بالبصر أوالبصر بالسمع ا

ه) ف المذكورة — (۱) ف ويتمل بذلك العصبة — (۱) ب ف ز فالاصح انه —
(۱) ف ... ( الم) ب ف زقاك الاوايل هذه مقالتنا في الادراكات وجلة المؤل فيها ن الله ( الم) ب ف زواقرب مذهب من طريقتهم صذهب ابي الحسن حيث فصل بمين الماستين السمع — (۱) قال — (۱) انشال جساني واحساس جسماني نجلاف صفات الباري — (۱) ب ف (اسمع والبصر — (۱) ب ف زون ساير الحواس — (۱) ب ف ز هو — (۱) ب ف ركم ذكروا — (۱) ب ف زان قرع سممك انه يجوز ف ز هو ب ب ف وقيام الادراك البصري بالسمم

.. حاصرُ فان الروية بالاتفاق تعلقت بالجوهر والعرض وهما قد اختلفاً •. والمتلون مريبًا ولكان نفس الروية مريبة بالروية وهذا' محال ويلتزم • واحد علتان مختلفتان وهذا غير جايز في المقولات او يلزم ان يكون قضايا والروية قب تعلقت بالمختلفات منها والمتفقات ولا يجوزان يكون الصحح للروية ما ينتلف فيه فانه يوجب ان يكون لحكم تأثيرله في الحكم فبقي الوجود مصعماً بالضرورة فوهمذا تقسيم من كل وجه سوى الوجود والحدوث وقد بطل الحدوث فتعـين والمرض اما الوجود او الحسدوث والحدوث لا مجوز ان يكون الوجود ولا يلزم على هذه الطريقة انتشار الاقسام كما لزم على طريق لمكم عام علة خاصة هي اخص من معلولها وما يتفق فيه الجوهر مصححاً للروية فان الحدوث هو وجود مسبوق بعسلم والعدم لا الاصحاب غير استبعاد عض "للمعتزلة في" قولهم لو كان كل موجؤد مرييا لكان العلم والقدرة والطعم والرايحة وما سوى اللون ١٣١ ابو الحسن' جواز الروية في جميع الموجودات على الاطلاق خصوصاً والمستحيل وهذا العلم لا يتعلق الا بالموجود فقط فانه يقتضي تعيين اذا قال الرويسة علم مخصوص فالعلم كما يتعلق بهذه الموجودات كذلك الروية ولا فرق الا ان العلم المظلق يتعلق بالواجب والجايز فانُ الائمرِيُ الموجوداتِ اشـــتركت في قضاياً واختلفت في

٣) ب ن ملوله - ٧) ا ب سـ - ٨٠٠٠٨) ف وهنا ينتسم حاضر - ٩) ف في - ١٠٠٠ فطرق - ١٠٠١ من المترلة من ١٣٠١ ) ف وهاهنا - ٣) ا ويلزم إبا الحسن - س) افلاك

## القاعلا السادسة عشر

# ني جو از رؤبرُ الباري'' تعالى عقلا ووجوبها' سحناً

٣٠٠ المفرط والبعد المنوط وتوسط الموى المشف فشرطها المعتزلة ونفوا بذاته تعالى او انطباع شبح يتعثل في الحاسة منسه وانفصال" شيء ورا، العلم اختلف في اشتراط البنية واتصال الشماع ونفي القرب روية الباري تمالي بالابصار' نفي الاستحالة والاشعري اثبتها اثبات من الرائمي والمرئمي واتصاله بعما أكن اهل الاصول" اختلفوا في ان • خصوص اي لا يتعلق الا بالموجود ام هو ادراك حكمه حكم العلم في التعلق اي لا يتأثر من المرثي ولا يوثر فيه ونحن نورد كلام الفريقين الروية ادراك ورا. العلم ام' علم مخصوص ' ومن زعم انه ادراك الجواز على الاطلاق والوجوب بحكم الوعد ٌ ثم ردد ٌ قوله وانه علم .. لم يصر صاير من اهل القبلة الى تجويز اتصال اشعسة من البصر

۱۹۰ ب ن الله – ۱۰۰ ب ن وجوب رويه – ۱۰۰ ن المعال – ۲۰۱ ن اصوات ا ١١٧٠ ب فرد هو السرار) ب ف ذ كما سيق تعويره تنال بالابطار اثباب 🗕 🗝 ب ف ز في دار الفرار -- 🖈 ب ف ز ابو المسن --۳۰۰ و) ف سـ – ۲۰ ف الاسحار ب ف ز ولم يشرطها الاشعري واثبت روية افه

من الاقسام الثلاثة حتى تكون تلك القضية هي المصححة لتعلق أ العلم بها وكونها معلومة هي نفس تعلق العلم بها فتكون العلة والمعلول واحدًا واذا قررتم ان الروية اما علم مخصوص او معنى في حكم العلم ثم لم تطلبوا مصححاً للعلم فلم طلبتم مصححاً للروية فقولوا • تعلقت الروية بما تعلق به العلم او لا علة ولا مصحح واعتراض أدر ان تقسيم الحال الى قضية الاشتراك والافتراق

الما يصح على مذهب مثبتي الحال وازم معاشر الاشعرية قد تفيم ٢٠٠٠ المال ورددم قضايا المحصوص والعموم والافتراق والاشتراك الى المال ورلاشتراك المحض العبارات فكيف صرم الى الزام احكام الحال حق البطام والدة وهو الوجود على ان الموجودات انما تختلف بوجودها عندكم والعدة وهو الوجود على ان الموجودات انما تختلف بوجودها عندكم والموجود في الجوهر هو نفس الجوهر وكم يتمايز الجوهر والعرض بالجوهرية والعرضية تمايزا في الوجود فأى الوجود العام الذي شمل الموجودات حق يصح ان يكون مصححاً وحق يصح الجمع بين

الشاهد والغايب بذلك الجامع واعزاض كان قد اجمائم القول اجالا في ان الروية تعلقت بالجوهر والعرض اما الجوهر المجرد والجسم المجرد فغير مسلم تعلق الرويسة به اذقد استحال تجرده من اللون فلم تخطق الروية به عبردًا واما

ــ ٢٥٠٨ ــ المرئي والتعيــين ً لا يتحقق في العدم وان ساكمنا طريقة العلم فهو اسهل فان العلم من حيث هو علم نوع واحد وحقيقــة واحدة وإذا

جوز تعلق العلم به فقد جوز تعلق الروية به وقد ملك الاساز الجو الحافه أطريقة قريبة من هذه فقال الروية معنى الموية المدي الموية المروية المري الموية المري الموية من المده المدي الموية المري المري المري المري المري المرية من الروية وكل ما هذا سبيله فهو البري الوية من المري الموية وكل ما هذا سبيله فهو البصر الايو ولا يتأثر وقد اثبتنا من المروية وكل ما هذا سبيله فهو البصر الايوثو ولا يتأثر وقد اثبتنا من قبل المويقة الالادراك البصري المري ولا يتأثر ولا يتأثر والتأثر والتأثر وصار المعنى كالملم او هو من جنس بطل الوجهان انتفى التاثير والتأثر وصار المعنى كالملم او هو من جنس الملم وقد تقرر الاتفاق على جواز تعلق العلم به وهذا نهاية ما قيل في اثبات المجواذ من جهة المقل

فال المعزرة قد طلبة المروية علة مصححة وتسين لكم الوجود فما ..
النكرتم ان جواز الروية من الاحكام التي لا تملل فان من الاحكام
ما يملل كالعالمية والقادرية ومنها ما لا يملل كالتحيز وقبول العرض
وجميع الصفات النفسية اليس تعلق العلم بالمملومات لا يستدعي
مصححاً اذتعلق بالواجب والجايز والمستحيل ولم قوجد قضية هي اعم

م) ن المين – ه) ن .. – ١) ب الحسن ف اسحق رحمه الحذ – ٧) ف يوثر ... يتاثر – ٨) ب ف فكان – ١٠..٩) ا.. – ١١) ب ف .. – ١١) ا..

واعراض فامس قد تحقق ان الروية من جلة الحواس الحمس معها افتقولون انها كلها تتعلق بالوجود والمصحح لها الوجود ام الروية خاصة تتعلق بكل موجود فان عمدم الحكم فقد افتتحم امراً وهو الترام كونه تعالى مسموماً مشموماً مطموماً ملموساً وذلك شرك عظم وان خصصم الحكم بالروية وجب عليكم اظهار دليل هو نفس التنازع فيه وان قاتم هو علم او في حكم العلم الا انه هو يني الدرك فيقال لكم التعين قد يكون تمين العقل لا انه ينك ان الحمل وتفصيل المجدمي ذلك التعين فان تعين العقل كتخصيص العام وتفصيل المجمل وتقيد المطلق وتحديد الشيء ولا تختص المال ألا هذه التعينات بالروية والحس وان قاتم التعين تمين الحس فوريس الميائا وجهة فوريستدعي قبول الاشارة اليماً وذلك يقتضي حيزاً ومكاناً وجهة

فات الاشريز الجواب عن الاعتراض الاول ان طلب "المصحح لم • يختص بنا فانكم جعلتم اللون والمثلون مصححاً وذلك ان الروية لا تعلقت ببعض الموجودات وذلك نوعان نوع من الاعراض ونوع من ١٣٠٠ الجواهر فصح كون الجوهر والعرض مرئيا 'فقلنا ما المصحح لهذه الصحة أهو 'كون الجوهر جوهرا فلزم ان لا يكون العرض مرئياً

ومقابلة وهو محال

ه ۱۹۰۹ عن ان م ۱۰۰۰ عن ان رعظم ۱۰۰۰ من اساسی ان فوجب ۱۰۰۰ ف الله ۱۰۰۰ من اساسی ۱۰۰۰ فوجب ۱۰۰۰ فولای ۱۰۰۰ من اساسی ۱۰۰۰ فولایا ۱۰۰ فولایا ۱۰۰ فولایا ۱۰۰ فولایا ۱۰۰ فولایا ۱۰

٣٣٦ و٠٠٠٠ ا قان قلنا المسعم هو -

١٤٥٤ يصح منكم ربط الحكم بجامع لينهاواذا تعلقت ببعض الاعراد ولا بالجوهر من حيث انه جوهر ولا يكون معلقًا بها يجمع بينها. وهو الوجود او الحدوث فلا بد اذًا من اثبات التعلق' وحصره في دون البعض فلم يكن الحكم مملقا بالعرض من حيث انه عرض العرض فليس كل عرض قد تعلقتُ الروية به وامًا يستقيم ْ دليلكم على صفة الوجود كذلك " نقول تتعلق بالوجود على صفة الحدوث هذا ان لو تعلقت الروية بالجوهر والعرض على الاطلاق والتعميم حتى شي، دون شي، او تعميمه بكل مي، وذلك نفس المتنازع فيه ان من الاحكام العقلية ما يتعلق بالحدوث دون الوجود وليس لقايل صفة واعتبار وكها \* ان المرفي اخص من المعلوم والروية تتعلق بالمعلو. وبالحادث على صفة المقابلة او التـكون اوغـير ذلك من الصفات والاعتبارات وهمذا السر وهو ان المنقسم ربما يورد اقساما وينفي بعض الاقسام مفردًا ورباً يكون الحكم معلقاً بمركب من القسمين • ا مجب ُ نفي المركب ُ من حيث هو مركب ُ وهذا عما ُ اغفله المسكلم ان يقول ان كونه مسبوقاً بعدم ليس بموثر فان معناه انه وجود على ١٠ لا بمفرد منهما فكما يجب نفي الافراد من حيث همي افراد فكذلك واعتراض رابع لم قلتم ان الحدوث لا يبكون مصيحة وقد عرفتم

كثيرا في مجاري تقسياته وهو واجب الرعاية جدًا

م) انتطق - م) فرستمرَ - م) ف الملم عهم ، ن التملق - م) ف لكل - م) از بوجود - م) اكا -ه) اوكذلك - م) اوالتلون - م) ف م م ف المركنات - م) ف

وباعتبار انها حركة اوجبت كون المحل متحركاً وهي باعتبار انها كون لها حكم اخر وباعتبار انها عرض لها حكم اخر ولو رفعنا هذه الاعتبارات انحسم أباب النظر وانحصر نظر المقل على موجودات هيئة وبطلت الاعتبارات باسرها ولما قطعنا بأن الروية تعلقت مجنسي المرض والجوهر عرفنا ان الصحة على قضية واحدة وانما نعني أباصحة واحد وانما بويد المئة المقتضية لتلك الصلاحية مي انهتكون على نعت واحد والوجود وان اختاف 'بالنسبة الى المختلفات غير انه في المقل والتصور معنى واحد يشمل القسمين فصيم ان يكون مناطأ المحكم والعبول هذا كم قررناه في الجمع بين الشاهد أوالنايب بالشرط والمدوط والعابة والمعلول والدليل والمدلول والحقية والمحقق

واما الجواب عن الاعتراض ائال وهو اجمال القول في تعلق الرؤية الجوهر والعرض قلنا الانسان يدرك من نفسه ادراك الحبية الجوهر وتميزه وشكله من تدوير وتثليث وتربيع وتخميس الى غير ذلك من وتميزه وشكله من تدوير وتثليث وتربيع وتخميس الى غير ذلك من في لونه وصفره وكبره كما ذكرنا اسباب ذلك ثم يدرك بعد شكله ولونه فعرف ان الاشكال والالوان غير والجسم من حيث هو جسم غير في البصر وقد ادر كهما البصر جمياً فلا بد من مصحح جامع من ب دهن م ب دهن مصحح جامع

ع) ب ( ( إ ف) الجسم - ه) ب ف والمصر بصر - 1) ف يجنس - 10 ف نيسم
 فيها - 10 فظنا - 10 ب ف وجه - 10 ف اختلف - 11 ب فيسم
 فيسم - 10 ف المنافر
 فيسم - 10 فيطرب بدرك ادراكه لحجمية الجوهر (ولملة الصواب) - 10 ب فتدرك ف قليدرك افتدري - 10 اوتثلك - 10 فيدرك بدء -

او كون العرض عرضاً فلزم ان لا يكون الجوهر مرئياً فلا بداذاً من قضية واحدة علما هو قضية واحدة فلا يكون مصحمها علمالة فما اذ الصحة حكم هو قضية واحدة فلا يكون مصحمها علسان ولما تعلق الروية بمختلفات وجب علينا طلب العلة التي لاجلها صح و تعلقها بها ولا بدان يكون السبب المصحح قضية تجمعها لا والنوع والنوع ومن المحال ربط حكم واحد بعلتين مختلفتين فالبد العلة العقلية لا بدان تستقل بإفادة الحكم فإن استقل احد المختلفين وجملنا البلة قضية واحدة تشملها لاتجاد للكم وهو الصحة فصح الطلب وحصل المطلوب

ُ واما الجوّاب عن الاعتراض الثاني وهو الزام الحال على مذهب ابي الحسن وابطال الاشتراك والافتراق على نفي الحال ٣٣٧ فال الفاضي ابو بكر الذي ذكرته دليلي وانا قايل بالحسال فسقط ••

وفال ابو الحس القضايا العقلية والوجوه الاعتبارية لا يذكرها مذكر ولسنا ممن لا مجمع بين مختلفين ولا يفرق مين مجتمعين ولا يقول بوجه ووجه وحيث وحيث واعتبار واعتبار فان الحركة اذا قامت بمحل وصف المحل بكونه متحركا فهي من حيث انها حركة .م

۳) ا ــ - ۳) ا جا - ۲، ف كالالوان - ١٠ الاتحاد ۱ ا تعول - ۳، ب اذا - ۲ ا تعول - ۳، ب اذا - قبل المخصوص في الوجود بجب ان يكون بصفة وجودية راجعة قبل المخصوص في الوجود بجب ان يكون بصفة وجودية راجعة الى الوجود حتى يصح موثراً في اثبات الملكم وسبق العسم لا يصلح" ان يكون موثراً في اثبات الصلاحية والصعة للروية فبقي الوجود 13. المطلق ونعني بإلصفة الوجودية ان يخصص الوجود مثلا بأنه جوهر العدم السابق كلا تأثير له والوجود باعتبار عدم سابق لا يكتسب اعتباراً ووجهاً الا احتياجاً الى موجداً وهو باعتبار همذا لا يصلح أن يكون مصححاً للروية والادراك

راما الجواب عن الوعتراض الخامس نقول الدوية من جملة الحواس • المخمس لكن الحواس مختلفة الحقايق والادراكات ولكل حاسة خاصية لا يشركها فيها غيرها وليس منها حاسة تتعلق يجنسي الجوهر والعرض على وتيرة واحدة بلكلها تتعلق باعراض ومن شرط تعلقها اتصال جسم بجسم حتى يحصل ذلك الادراك عن السمع فان لا

۷) فرز عا السام، ب فرزانه السام، ب زان یکون اسام، موثر اسان بسیم
 ۱۱) فریسی اسام، ب فرز علی الوجود اسان وجود اسان اشتراره و مذا اسان بیسیم اسان بیارکها اسان افیها اسام، افی

بينهما وذلك ما عيناه ولذلك "قلنا ان اللون والمتلون لن يصلم أ ان يكون علة لانه تركيب في العلة ومع كونه تركيباً هو تشكيل قانهم يقولون المصحح هو اللون او المتلون فلا العلة المركبة صالحة ولا التشكيل في العلة مستعمل فبطل ما نصبوه علة وصح ما

وقورمم لم تتعلق الروية بجميع الاعراض!

فذا ' ولو تعلقت حساً بجميع الاعراض ما كذا نحتاج الى طلب العلة كما ' ولو تعلقت حساً بجميع الاعراض ما كذا نحتاج الى طلب العلة كما العلوم اذ تعلق بكل ما يسمح ان يملم معدوماً او موجودًا ' معالا او محكناً لكذا نطلب العلة الاجرام فطلبا جاماً ولم نظفت بدهض الاعراض تعلقت بالاجرام فطلبنا جاماً ولم نظفر ' بجامع بين الجواهر وبمض الاعراض ورام كما تعلقت بالاجتاع والافتراق والمياسة والمحاذاة وهي اعرض الدمواض وراء الميسين ولا اشكل في هذه المسئلة موى هذه المنزلة وهي ورطة ما المقول فليتحرز فيها تحرز الماشي في الوحول الحدوث ليس يصلح ورما المواب عن الاعتراض الرابع نقول الممدوث ليس يصلح الميكون مصحماً على المذهبين اما على مذهبكم فلان بعض

جانب! المستمع ولا حرف ولا صوت ولا لسان ولا صماخًا فاذا تصور مثل ذلك في الشاهد حمل استماع موسى "كملام الله" على ذلك وعن " هذا قبال إنى أصطفينك عمل التماس برسائي وبككلامي! فالرسالات بواسطة الرسل والكلام من غير واسطة لكنه من " ورا. حجاب واما في حقنا فكلام الله تمالى مسموع باسماعنا مقرؤ بالسنتنا ٢٤٤ عفوظ في صدورنا وقد تبين الفرق بين القراءة والمقرؤ في مسئلة ورما نميك را الدشري في جواز دوية البادي جل جلاله سؤال موسى عليه السلم رَبِ آرِنِي أَ نَظْرَ إِلَيْكُ' وجواب الرب تعالى كن الروية ام كان جاهلا بذلك فان كان جاهلا فهو غير عادف بالله تعالى حق معرفته وليس يليق ذلك بجناب النبوة وان كان عالماً بجواز الرب تعالى أن تَرَانِي يدل على الجواز ايضاً فانه ما قال لست برفي أ قلد علمه على ما هو به والسؤال بالجايز يكون لا بالمستحيل وجواب الكنه اثبت العجز او عدم الروية من جهة الراني وعن هذا قال وأكين أنظر إلى ألجبيل فإن ألميقر مكائلة فسَوف تَرَانِي اذ الجبل على مطيقاً المنجولي مع شدته وصلابته فكيف يكون البصر مطيقاً فربط المنح بامر جايز ومع جوازه أحال المنع على ضعف الالة

۱۱) ن امساخ – ۱۰، ف زمن – ۱۰، دب المالين – ۱۰، اوعد ب وعلى – ۱۰، د، ۱۰، در البراتي، – ۱۰، ن ني المالين – ۱۰، اوعد ب وعلى – ۱۰، د، ۱۰، در المالين – ۱۰، در د

اع، لفظية وقد يكون نطقاً نفسيًّا وكلاهما مسموعان ونحن كها' اثبتنا ثم افتف رائ العفد، في ان المصحح للسمع مما هو فنهم من قال هو الوجود كالمصحح للروية ومنهم من قال المصحح كونـــه حجاب كما كان لموسى عليه السلم وكلمه ربه وقد يكون بواسطة رسول وحجاب كما قال تعالى أو يُزيسل رُسُولًا وبالجملة نحن نعقل في المشاهد يستدعي اتصال جسم بجسم ضرورة بل هو ادراك محض كالروية وحجاب وقد يكون بغير واسطة وحجاب مما كان لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ أَلَهُ بغير واسطة وحجاب كما قال تمالى "فأوَّحي إلى عَبْدُو مَا أَوْحَى وكما ٠٠ موجودًا باعتبار كون المسموع كلاماً والكلام قمد يكون عبارة كلاماً في النفس 'ليس بحرف' ولا صوت كذلك نثبت سهاعاً في النفس ليس بحرف ولا صوت ثم ذلك السماع قد يكون بواسطة قال النبي صلى الله عليه وسلم نفث في روعي وقد يكون من ورا. المسكلمة مشملة عليه فتحقق كلام في جانب " المسكلم وسماع في إلا وَحَيَّا أَوْ مِن وَزَاء حِجَابٍ أَو يُرْسِلُ رُسُولًا\* فَالُوحِي مَا يَكُون كلاماً في النفس ونجده من انفسنا كما اثبتناه ثم يعبر اللسان عنـــه بالعبارة الدالة عليه ثم يسمع السامع فيصل بعد الاستاع^ الى النفس • • فقد وصل الكلام الى النفس بهذه الوسايط فلو قدرنا ارتفاع هذه الوسايط كلها من البين حتى تدرك النفس ما كانت النفس الناطقة

٨) ن ـ ـ ـ ٨) ب ن ز لتلق (السم)
 ١٤٤ ن ن ـ ـ ـ ٣٠٠٠٩) ن بلاحرن ـ ـ ٣٠٠٠٩ ـ ـ ١٠٠٠ ز فيوجي ـ ٨) ن روجي ـ ـ ٨) ن و وجي ـ ـ ٨) ن و وجي ـ ـ ٨) ن الرفي المائية ان روح القدر. ـ ـ ٧) ن روجي ـ ـ ٨) ن الساء ـ ـ ٨) ب ن ز قدركم النفس ـ ـ ١٠٠ ب ن ـ ـ ـ ١١٠ البانب ـ الساء ـ ـ ٨) ب ن ز قدركم النفس ـ ـ ١١٠ ب ن ـ ـ ـ ١١٠ البانب ـ ـ

اجابهم في الحال أذّكم قُومٌ تنجَّلُونَ اذكان السوّال محالا فكذلك الروية لوكانتمستحيلة لاجابهم في الحال ورفع شبهم مم بالمقال ومثل منه الحالة لو قذرت المعتزلة مما استجازوا تاخير البيان عن وقت \$\$\$ الحاجة ولعدوا سؤال المسوول من مسوول آخر اتهاما آخر على • شبهة قد تحققت لهم

و كما نميك به قوله تمالى ولجوه فيومينيه تاضرة إلى ربّها تاظرة والنظر اذا تمرى عن الصلات كان بمنى الانتظار واذا وصل بلام كان بمنى الانتظار واذا وصل بلام كان بمنى التذكر والاستسدلال واذا وصل بالى تمين للروية ولا يجوز حمله على الثواب فان نفس روية وال الثواب لا يكون إنعاماً وقد اورد النظر في معرض الانعام واللفظ

نص في روية البصر بعد ما نفيت عنه التاويلات الفاسدة واعلم ان هذه المسئاة سعمية أما وجوب الروية فلا شك في كونها سعمية واما جواز الروية فالمسلك المقلي ما ذكرناه وقسة وردت عليه تلك الاشكالات ولم تسكن النفس في جوابها كل ه، السكون ولا تحركت الافكار العقلية الى التفصي عنها كل الحركة فالاولى بنا ان نجمل الجواز ايضاً مسئلة سعمية واقوى الادلة علماً

٨) ف شهتم (۱۹ م) ف ومثال
 ععلى ١) السعتراة (١ م) ف عن (١ م) ف وما (١ م) ١٩٠٥ ف ناظرة ...
 ناضرة (١ م) البلام بالسلام ف بالكالم (١ م) ب افرد (١ م) في الروية (١ م) في مسعى (١ م) از (في الحامش) وقوع (١ م) في ملك (كذا) (١ م) المراب في المراب في المراب المراب

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 24

لا على منع الاستجالة اليس لو كان السؤال ادني انظر الى وجهك او الى شخصك وصورتك لم يكن الجواب بقوله كن ترايي بل لست و بني شخص وصورتك لم يكن الجواب بقوله كن ترايي بل لست بني شخص وصورة ووجه ومقابلة فعل ان السؤال كان بامر جانز لن التأكيد لا للتأييد اليس قال إنك كن تستيطيع مميي صبراً وهو • جانز غير عال والثاني انه وان كان للتأييد فليس يذل على منع الجواز بل يدل على منع وقوع الجانز واغال استدللنا بالاية لاثبات الجواز وثأييد لن لا ينافيه

فلد فبي سأل الروية لقومه لا لنفسه وإنما سالها الزامًا عليهم بقول الله سبحانه كن تِرَابِي حيث قالوا أرَبًا ٱللهُ جَهْرَةً'

ني هذا ما يخالف الظاهر من كم وجه ومع مخالفته لا مجوز ان يسأل الني سؤالا حالا لقومه وقرينة المقال تدل على ان السؤال كان مقصوراً عليه من كم وجه اذ قال وَلَكُن أَنظُ الى الجب كان مقصوراً عليه من كم وجه اذ قال وَلَكِن أَنظُ الى الجب كان استقر مكان ه فسوف تراني الى اخر الاية ومنع موسى لا يجوز ان يكون مرئياً يكون الزاماً فكيف نجا موسى من السؤال في بون راني ولكن انظر الى الجب ولم ينج قومه من السؤال في قولمم أرباً ألله بجورة " لا بالصاعقة المملكة والمذاب الاليم ولما قال قولمم أرباً ألله تجورة" إلا بالصاعقة المملكة والمذاب الاليم ولما قال بل

عنه صفة وليس لمتعلق القول من القول صفة كما ليس لمتعلق العلم

١٠ الحسن والقبح في الضروريات ثم يُدد اليها ما يشاركها في مقتضياتها ثم • وقبحها على معني انه نجب على الله الثواب والشناء على الفعل الحسن مثبتاً لها ثم من الحسن والقبح ما يدرك عندهم ضرورة كالصدق والكرامية والمعتزلة فصاروا الى ان العقل يستدل به حسن الافعال ويجب عليه الملام والمقاب على الفمل القبيح والافعال على صفة ٢٤١ نفسية من الحسن والقبيح واذا وردالشرع بها كان مخبرًا عنها لا يرتبون على ما ذكرناه قولهم في الصلاح والاصلح واللطف والثواب الفيد والكذب الذي لا يفيد فائدة ومنها ما يدرك نظراً بإن يعتبر وظافنا في زمك الثنوية واليناسخية والبراهمية والخوارج

٥٠ بالسمم وانما دليله في همـذه المسئلة لنفي الوجوب التكليفي وبين وجوبها به فقال الممارف كلها انما تحصل بالعقسل لكنها تجب بالمقل لا لنفي حصول العقلي عن العقل وقد فرق ابو الحسق الاشعربي بين حصول معرفة الله تعالى بالعقل

ولا تريا بزي الشرع ولا تعلم من معلم ثم عرض عليه امران احدهما دفعة واحدة منغير ان يتخلق باخلاق قوم ولا تأدب بإداب الأبوين فال اهل الحم لو قدرنا انساناً قد خلق تام الفطرة كامل العقبر

 اللصول - ٢٠ ب ف لو قدر الانسان وقد - ٢٠ ب ف غلق y) ف له تطق - م) ف الموارجة - م) ف يدرك 133 د) بن منان - ۲) ف وشهر - ۲) اد - ۱۶ ف بالمناي -

## القاعلة السابعة عش

#### ني التميق والنبيج

ویاد، اد، لا بجب علی اللَّد تعالی شج، من قبیل ٔ العفل ولا يجب على العبأد شيء قبل ورود الشرع ً

صفات نفسية حسناً وقبحاً بحيث لو اقدم عليها مقدم او احجم عنها يخبر الشرع عنه بحسن وقبح ولااذا حكم به البسه صفة فيوصف به حكم التكليف من الله شرعاً على معني ان افعال العباد ليست على عجم استوجب على الله ثواباً او عقاباً وقد يحسن الشي • شرعاً ويقبح مثله المساوي له في جميع الصفات النفسية فمعني الحسن مما وردالشرع بالثناء على فاعله ومعنى القبييح ما ورد الشرع بذم فاعله \* واذا ورد . ، الشرع بحسن وقبح لم يقتض قوله صفة للفعل وليس الفعل على صفة حقيقة وكما ان العلم لا يكسب المعلوم صفة ولا يكتسب عنه صفة كذلك القول الشرعي والامر الحكميلا يكسبه صفة ولا يكتسب 

<sup>· 333 ،</sup> ن فايل - ٢٠ ب ن السع (وليك مواب) - ٢٠ ١ ـ - ١٠ اواحجم - ٥٠ ب ن زغ - ٢١ ب ن (العمل -

بالنظر فان النظري لا بد وان يرد الى الضروري البديمي واذا لا لا يديمي فلا مرد له اصلاً فلم يبن لهم الا استرواح الى عادات الناس معه بديمي فلا مرد له اصلاً فلم يبن لهم الا استرواح الى عادات الناس معه من تسمية ما يضرهم قبحاً وما ينفهم خسناً وغن لا ننكر امعال تلك الاسامي على انها تختلف بعادة قوم دون قوم وزمان وزمان وزمان ومكان ومكان واضافة واضافة وما يجتلف بتلك النسب والاضافات لا حقيمة لها في الذات فرعا يستحسن قوم وزمان ومكان حسنا وربما يكون قبيحاً لكنا وضعنا الكلام في حكم التكليف مجيث يجب يكون قبيحاً لكنا وضعنا الكلام في حكم اليكليف مجيث بيالمسن فيه وجوباً يثاب عليه قطاً ولا يتطرق اليه لوم اصلاً وهم المدالا يعتنم ادراكه عقلا هذه هي طريقة اهل الحق على احسن ما تقرر واوضح ما تحرد

وقات الطوائف المفالغات نحن نمارض الامرين اللذين عرضا على المقل الصريح بامرين اخرين نعرضعا عليه فنقول العاقل أذا سنحت له حاجة وامكن قضاؤها بالصدق كما امكن قضاؤها بالكذب بجيث والماويا في حصول الغرض منعها كل التساوي كان اختياره الصدق ولى من اختياره الكذب فلولا ان الكذب عنده على صفة بجب الاحتراز عنه والا لما رجح الصدق عليه

فالو' وهذا الفرض في حق من لم تبلغه الدعوة او في حق من انكر الشرايع حق لا يلزم كون الترجيح بالتكليف وعن همذا ۶.۶ ۱۹۰۷ ولاب والدلان فاذالا ۱۹۰۸ مان وقدم – ۱۰۰ کان مان النیم – ۱۰۰ نان د ۱۰۰۰ مان فرخده – ۱۰۰ بان د

ان الاثنان اكثر من الواحد والثاني ان الكذب قبيع بمنى السه يستحق من الله تمالى لوماً عليه لم يشك السه لا يتوقف في الاول ويتوقف في الشاني ومن حكم بأن الامرين سيان بالنسبة الى عقله محج عن قضايا العقول وعائد عناد الفضول او لم يتقرر عنده ان الله تمالي لا يتضرد بكذب ولا ينتفع بصدق فان القولين في حكم. التكليف على وتيرة واحدة ولم أيكنه ان يرجح احدها على الثاني

واهده بوضد ان الصدق والكذب على حقيقة ذاتية لا تتحقق ذاتهما الا بان كان تلك الحقيقة مثلا كما يقال ان الصدق اخبار عن اسرعل ما هو به والكذب اخبار عن امرعلى ما هو به والكذب اخبار عن امرعلى خلاف ما هو به وخن والمحتمية عرف التحقق ولم يخطر بباله كونه التم إن من ادرك هذه الحقية عرف التحقق ولم يخطر بباله كونه التي تحققت حقيقتها ولا لزمتهما في الوهم بالبديهة كما بينا ولا نمها في الوجود ضرورة فان من الاخبار الصادقة ما يلام عليها كالدلالة على نبي هرب من ظالم ومن الاخبار التي هي كاذبة ما ويا عليها مثل الكذب ولا لزمه في الوجود فلا يجوز في حد الكذب ولا لزمه في الوجود فلا يجوز أن يمد من الصفات الذاتية التي تلزم النفس وجوداً وعدماً عندهم ولا يجوز ان يمد من الصفات الذاتية التي تلزم النفس وجوداً وعدماً عندهم ولا يود

۱۵٪ ، ) ب ف زکمِف ( ولم يقرر ) — ۲، ب ف لم — ۳، ف المحقق — ۱۰ الزمها — ۱۰ ب ف التي هي مادقة — ۲، ف ولاز. ، –

وزارت افعور مقلق وشر مطلق وخير وتقريرًا قالوا قبد اشتمل الوجود على خير مطلق وشر مطلق وخير وشر ممتزجين فالخير المطلق مطلوب المعقل المائي منوجين فالخير المطلق وجه ومن وجه ومن وجه والشر المطلق مرفوض المقل لذاته والممتزج فن معود ومطلوب والجهل لجنسه ونوعه شر منموم غير مطلوب وكل ما هو مطلوب والجهل لجنسه ونوعه شر منموم غير مطلوب وكل المقل فهو مستقبح عند الجمور والفطرة السليمة داعية الى تحصيل المستحسن ورفض المستقبح من المع عله عليه أو لم يجمله مم الاجلاق المعيدة والخصال الرشيدة من المعتبات والجود والشجاعة الاجلاق الميدة مستصمات فعلية وإضدادها مستقبحات علمية وكال حال ٥٥ الانسان ان تستكمل النفس قوتي العلم الحق والعمل الحير تشبيكا الالمائد ما تقررً في المقول لا بتغييرها أكن المقول الجزيبة لما يتميد ما تقررً في المقول لا بتغييرها أكن المقول الجزيبة لما يتميد ما تقررً في المقول لا بتغييرها أكن المقول الجزيبة لما بتحويد ما تقررً في المقول لا بتغييرها أكن المقول الجزيبة لما المتحويد ما تقررً في المقول لا بتغييرها أكن المقول الجزيبة لما المتحويد ما تقررً في المقول لا بتغييرها أكن المقول الجزيبة لما تتحويدها مستصميات فعليه ما تقول لا بتغييرها ألمائي المقول الجزيبة لما تتحويد ما تقول المنائلة والمقول المنائلة والمقول المؤينة والمقول المؤينة والمقول المؤينة والمؤينة والمقول المؤينة والمؤينة والمقول المؤينة والمقول المؤينة والمقول المؤينة والمقول المؤينة والمقول المؤينة والمؤينة وال

مادفنا العقلا. يستحسنون انقاذ النوقي وتخليص الهلكي ويستقبحون

واوضع من هذا كد انا نفرض الكلام في عاقلين فيل ودود الشرع يتنازعان في مسئلة تنازع النفي والاثبات فبلا شك انها يقسمان الصدق والكذب ثم ينكر احدها على صاحبه قوله انكاد . استقباح ويقرر كلامه تقرير استحسان حق يفضي الامر بينها من الانكار قولا الى المخاصمة فعلا وينسب كل واحد منها صاحبه مليه التسليم فلوكان الحسن والقبيح مرفوضاً من كل جهة لادتفع التنازع وامتنع الإقراد والانكاد

رفو لام مثل هذا في العادة 'جائز جاز' ولكنه في حكم التكليف ممتنع فلنا ليس ذلك مجرد العادة بل هو العصل الصريح القاضي على كل ختلفين في مسئلة بالنفي والاثبات وما حسن في العقل حسن في المحمة الالهية وما حسن في المحمة وجب وجوب المحكمة لاه. وجوب التكليف فلا يجب على الله تعالى شيء تكليفاً ولكن يجب له من حيث المحكمة تقريراً او تدبيراً

(a)  $\frac{1}{2}$  (b)  $\frac{1}{2}$  (c)  $\frac{1}{2}$  (c)  $\frac{1}{2}$  (c)  $\frac{1}{2}$  (d)  $\frac{1}{2}$  (e)  $\frac{1}{2}$  (f)  $\frac{1}{2}$  (

الى الاقوال الشرعية بطلت المعاني العقلية التي نستنبطها من الاصول

<sup>. 63 ()</sup> ف الانسال – ۳) ب ف عليه – ۳) ا ورود – ۴) ف ووجه – 6) اورفع – ۳) ف ز وشرع ا تنازع – ۷) ف علية 7 (63 و) ف السام – ۳) ب وبالروحانيات – ۳) ب ف بتغرير ما تميّد – 1) ا تبييرما – 6) ب ف الجزوية –

الابدية خصوصتان بعها مقصورتان عليهها والافعال ممينات أو مانعات بالعرض لا بالذات وتختلف بالنسبة الى شخص وشخص وزمان وزمان م زادا السلام وتبة على المموسة بإن قالوا كما كانت الموجودات في المما السلم وتبة على تأثير الكواكب والروحانيات التي هي مديرات للكواكب ويو التعالاتها نظر في وسعد وجب ان يكون في ازها حسن وقبح في الخلق والاخلاق والعقول الانسائية متساوية في ازها حسن وقبح في يدركها كل عقل سليم وطبع قويم ولا تتوقع مروة المنقولات على من هو مثل ذلك العاقل في النوع ما هذا إلا من يعرفنا وسن الاشيا، وقبحها وخيرها وشرها ومفارها كذلك نستبطأ سهوي المنتفي أن يقطبا ومفارها كذلك نستبطأ مهه من الحالية ولا تعوننا على عقولنا عا يسب الطاقة فلا ختاج الى من عبا الاستطاعة ونجتب ما قبح منها بحسب الطاقة فلا ختاج الى وأنن أطنتم بيثرونيا أيشار عتمام على عقولنا عا يهتدى ولا يعتدي أبشر يهذونيا وأنن أطنتم بيثرونيا وأنائيا والنحل وزان أطنتم بيثرا ويتلكم إذا أيجارون فهذه مقالة القوم ولما شرح ذكرناه في كتابنا الموسوم بالملل والنحل

كانت قاصرة عن اكتساب المقولات باسرها عاجزة عن الاهتدا. الى المصالح الكلية الشاملة لنوع الانسان وجب من حيث المكمة ان يكون بين الناس شرع يفرضه شارع مجملهم على الايان بالغيب ان يكون بين الناس شرع يفرضه شارع مجملهم على الايان بالغيب لمم بين خصلتي العلم والعمل على مقتضى العقل وحلهم على التوجه والعلم بين خصلتي العلم والعمل على الشر المحض استبقاء لنوعهم ميزا بايات تدار على انها من عند دب داجعا عليهم بينها الزنن ولفظه المبين وحدسه النافذ وبصره الناقد وخاقه الارن ورأيه المتين ولفظه المبين عمر في القول ويشاورهم في الامر ويكلمهم على مقادير عقولهم ويكلفهم بحسب طاقتهم ووسمهم كما الحسن وسعته الارصن يلين لهم في القول ويشاورهم في الامر ويكلمهم على مقادير عقولهم ويكلفهم بيسب طاقتهم ووسمهم كما أنصنة وتباولهم بأأتي هي أنمين،

ماء فالوا وقبد اخطآت المعتزلة حيث ردوا القبح والحسن الى الصفات الذاتية للافعال وكان من حقهم تقرير ذلك في العلم والجمل ما اذ الافعال تختلف بالاشخاص والازمان وسائر الاضافات وليست هي على صفات نفسية لازمة لها' لا تفارقها البتة
 وافظات الوشمريز حيث رفعتها عن العلم الذي ليس في نوعمه

ً ذميم وعن الجهل السذي ليس في نوعه ' حيد اذ السعادة والشقاوة

غير مسلم فأنه يستوي عند صاحب الحاجة طرفا الصدق والكذب وإن اختار الصدق لم يكن اختياره امرًا ضروريًا ولا يقارنه العلم بوجوب اختياره ضرورة ولو استروح اليه فلداع او اعتياد او غرض يحمله على ذلك ومن استوى عنده الصدق والكذب في الملام في الحال والعقاب في ثاني الحال لم يرجح احدهما على الثاني لا.ر والما استحسان العقالا، انقاذ الذرقي واستقباحهم للعدوان فلطلب ثنا، يتوقع مبهم على ذلك الفعل وذم على الفعل الثاني ومثل هذا قد ساتمناه ولكنا فرضنا القول في حكم التحكليف " هل يستحق هذا قد ساتمناه ولكنا فرضنا القول في حكم التكليف" هل يستحق والما وألمن وعقاب بعد ان علم انه لا يلحقه ضرد ولا نفع من فعله همه وقع في حق الشرع والمكادكل واحد منهما على صاحب ه فسلم لكن الكلام على ذلك القعل وذلك غيب عنا فم يعرف أنه يرض عن احدهما ويثيبه على فعله ولدخط على إلثاني ويعاقبه على فعله ولم يخبر عنه خبر محتبر ولا أمكن أن تقاس إفعاله على أهال العباد فأنا نري كثيراً من الافعال تقبح منا ولا تقبح منه كايلام البري وأهلاك فان نفس والنسل إلى غير ذلك وعليه يخرج انقاذ الغرق والملكى فأن نفس والنسل الى غير ذلك وعليه يخرج انقاذ الغرق والملكى فأن نفس

ا طرن - ها ف يفارق - ۱۷ ف والمدوع - ۱۸ فاللام - ۱۹ فاللوقا - ۱۱ ب ن والملكي - ۱۹ باب ن زانه
 الغرقا - ۱۰ ب ن والملكي - ۱۹ ب ن ن الدى - ۱۹ ب ن ن لدى - ۱۹ ب ن ن الدى - ۱۹ ب ن نام ب باب نام باب ن نام باب نام باب ن نام باب نام

موصوفاً بنوع اختيار في افعاله مغصوصاً بنطق وعقل في علومه واحواله ارتفع عن الدرجة الحيوانية استسخاراً لها فان كانت اعماله على مناهج الدرجة الحيوانية استسخاراً لها فان كانت اعماله وان كانت على مناهج الدرجة الحيوانية انخفضت " الى الملكية " او الى النبوة الى اسفل وهو ابداً في احد امرين اما فعل الجزاء او جزاء على فعل كما • مسن افعاله جزاء على حسن افعال بجراء على حسن افعاله جزاء على حسن افعال عيره وقبح افعاله كذاك وربما يصير حسنها وقبحها صوراً" حيوانية وربما يصير الحسن والقبح في الحيوانية" افعالي النسانية وليس بعد هذا العالم عالم جزا يحكم فيه ١٠٠ ويجاسب ويثاب ويعاقب!

وزارت البراهمز على انتامغيز بإن قالوا نحن لا نحتاج الى شريعة وشارع احدَّلا فان مما يأمر به النبي لا يخلو اما ان يكون معقوكًا او لا يكون معقوكًا فان كان معقوكًا فقد استغنى بالعقل عن النبي وان لم يكن معقوكًا لم يكن مقبوكًا امباب اهل الحق عن مظارك فرفز فظام المعتذرة المعارضة غدر حجيجة فإن ما ذكرناه من الفرق بين العلم بان الاثنيين اكثر من

الواحد والحكم بان الكذب قبيح ظاهر لا مراء فيد وما ذكر تموه

303 ما راجع الى اللا ص ١١٧ – ٢٠) ب ف لم يكن – ٣٠) ف بدين – ١٠) ب ف مرية –

<sup>-</sup> い , 。 ( 「 c i i j - ・ 1) 。 「 l l k i j - ・ 1) , | j ado ; | j

احدهما من الثاني ليس استقباحًا يتنازع فيه وفولرمم 'ما يحسن من العقل يحسن من حيث الحكمة فيجب على'' الله حكمة لا تكليفا'

فلنا ما المعني بقولكم عجب على "الله تمالى من حيث الملكمة وما

• معنى الملكيم والملكمة قان عندنا وقوع الفعل على حسب العلم حكمة

على ما نفعله فلو "كان فالحامل فوقه والمداعي اعلى منه بل فعلمه موه،

وصنعه على هيئة يحصل منها نظام الموجودات بأسرها من غير ان

يكون له حامل من خارج وغرض وداع من الغير والملكيم من فعل

• فعالا على مقتض علمه والحسن والاحكام في الفعل من المار العلم

واما الغير اذا فعل فعلا مستحسناً عنده من غير اذن المالك فليس

بينغم بذلك المستحسن ولا اكتسب ذينة وجالا والحال عنده ان

فعل وان لم يفعل على وتيرة واحدة • و فمي اله بفال اذا كم يرجع الى المالك نفع ولا ضرر فربما يرجع الى الفاعل فيمارض بان يقال ذلك الفعل في الحال مشقة و كلفة مع جواز ان يخطى فيماقب في ثاني الحال حساب وكتاب مع جواز إن يثاب على الصواب فماي عقل يخاطر هذه المخاطرة ويقتحم هذا

١١٠) اب ما يحسن في النقل يحسن في الملكمة فيجب على الله مكمة لا نكليفا - ١١٠) ن
 أب الجادلة - ١١٠ ف كسب - ٢٠) ب ف ان الجادلة - ١١٠ ف كسب - ٢٠) ب ف ان الجادلة - ١١٠ ف كسب - ٢٠) ب ف ان -

الاغراق والاهلاك يجسن منسه تمالى ولا يقبح وذلك منسا قبيح والانقاذ ان كان حسناً فالاغراق يجب ان يكون قبيحاً فان قسدر في ضمن اهلاكه سراً لم نطلع عليه او غرض لم نوصله اليه الا ب م قليقدر في اهلاكنا كذلك والفعل من حيث الصفات النفسية واحد • فلم قبح من فاعل وحسن من فاعل واما ما قدروه من تنازع المتنازعين في مسئلة عقلية فذلك جهل لا من حيث ان احدهما مكتسب له مستوجب على كسبه جهل لا من حيث ان احدهما مكتسب له مستوجب على كسبه يستوجبا بشروعهما في النظر ومخاصعتهما على تجاذب الكلام على و الله تعالى ثواباً وعقاباً ولم يعرف بججرد المناظرة ان حكم الله في والتحريم فوجه الجواز فيه أنه اشتفال بالنظر والنظر متضمن للملم خاطرة وربي يخطي وربما يصيب وان اخطأ فربما يحصود ووجمه والجهل منموم لجنسه ونفسه فن هذا الوجه اوجب العقل التوقفث والجمل مذهوم لجنسه ونفسه فن هذا الوجه اوجب العقل التوقفث

ع) ب ف زغلیمی — •) ف حسنة — ٢) ف عر — ٧) ف عوض ٢٥٠١ ب ف العل — ٢١٠ لكلام – ٣٠ ا ـ سـ ع) احتهاما ذا لو — •) ا ـ سـ ١٠ اب ز مخاطره — ٧) ب ف حصل — ٨) ف التوقیف — قبول العلم وادابه أوهدايت الى معرفت التي هي اسني جوايذه وجايده وأن تمدوا بنمة ألله كر تحصوها الا ابتدا الانمام واجب ألماء واجب ألماء والماء ولا يتحقق قط المرى فن هذا الوجه لا يثب قط المستحسن من حيث العادة المنكر على النم فسليم جمال انه يستحسن من حيث العادة النقابل والتأثيل بين الاران قدرا وزما أو يين اقل قليها ولا يتحق التقابل والتأثيل بين المرمدي الوجود دواماً وبين اقل قليها ولا يبب له وبين اقل قليها ولا يتجد له مقابلة هي، مكافأة وجوزا كذلك يقتضى اعتبار قدر الشي، في مقابلة قدر وبالاتفاق لم يعتبر القدر فيجب ان لا يعتبر الاصل فان كنا المتيد الوجوب من العقل ونعيب ألعقل بالعادة فهذا هو قضية نستفيد الوجوب من العقل ونعيب الماء المتحقاق المبد وجوباً على والعقل والعادة صدقاً فكيف يثب مثله أستحقاق العبد وجوباً على والعقل والعادة صدقاً فكيف يثب مثله أستحقاق العبد وجوباً على والعقل والعادة صدقاً فكيف يثبت مثله أستحقاق العبد وجوباً على والعقل والعلمة والمدة ومدقاً على والعقل والعلمة والمدة ومدة الموسل فان كنا هم قضية المعلم والمدة ولمناه ولموسلة ولمناه ولمن

وامما الوجوب على العبد والاستحقاق لله تعالى فليس من قضاياً

۱۱) ن وآدایه ( ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱۰ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱ - ۱

- 474 -

٥٨، سيان في حق من لا ينتفع بشكر ولا يتضرر بكفر والمــاني ان قابل قليل شكره بكثير نعم الله تعالى كيف يكون يعمد موفرًا .. في مقابلة النعم السابغة قليل في كثير ولا يستوجب بسببها ثواب والاستحقاق للرب على العبد غير مستحيل عمله فانه ما من وقت يلزمُ الحكم به ضرورة بل العادات متمارضة والشكر والكفر الشكر على النعمة لا يستوجب بسبب نعمة اخرى بل هو قضا. لواجب ثبت عليه اذا ادّى ما وجب' عليه لم يستوجب' بذلك زيادة نعمة فلا يجب على الله تمالي قواب بسبب شكر النعمة ولهذا نقول من انفق جميع عمره في شكر سلامة عضو واحد كان يعد مقصرا فاذا وكيف يستحق على المنعم زيادة نعمه وكذلك حكم جميع العبادات من الاوقات الاويتقاب العبد في نعم كثيرة من نعم الله تعالى ابتداء • • باجزل المواهب وافضل العطايا من جسن الصورة وكمال الخلقة وقوام البنية واعداد الالة واقام الاداة وتعديل القناة نعم وما متعه به من ارواح الحيوة وفضله به من" حياة الارواح وماكرمه به من الاقتحام وان رجموا الى عادات الناس في شكر المنمم والثناء علو المحسن والتعبد للمالك والعباد للعلوك انها من مستحسنات العقول والجواب عنه من وجهين احدهما ان العادة لا تكون دليلا عقليًا نُم نَعُول الواجبُ في حق الله تعالى غير معقول على الاطــــلاق

۷) ن ال ب (ثانیة)ولقباد لمله وللمناولا (ن) - ۸ ف ز لا
 ۸۵۶ ۱) ب ن - ۲ ا کیب - ۳ ا ف سلامنه - ۱۵ ف اذن - ۱۵ ب ب ن او بوب - ۱۵ ب ب ن المبر - ۱۵ ب ب ن الوجوب - ۱۵ ب ب ن المبر - ۱۵ ب ب ن الوجوب - ۱۵ ب ب ن المبر - ۱۵ او جواة - ۱۵ ب ب ن المبر - ۱۵ او جواة - ۱۵ ب او کال - ۱۵ او حواة - ۱۵ ب او کال - ۱۵ او حواة - ۱۵ ب او کال - ۱۵ او حواة - ۱۵ ب او کال - ۱۵ با و حواة - ۱۵ به دریا به میتواند از کال - ۱۵ به دریا و کال ای دریا و کال - ۱۵ به دریا و کال ای دریا و کال ای دریا و کال ای

• ا على صفة غير كونه عالماً قادرًا فليعرف من ذلك ان من نفى الامر . و نعمي ُ اذلم يبعث بعد نبياً فيخلق لاجله كلاماً في شجرة فيسمعه ولو ُ خلق لنفسه كلاماً فهو مسموع كل الحسدٌ ولا له في ذاته كلام • للامر'كما هو فاعل الخلق والعقبل انما يعرفه على هذه الصفة فكيف يعرفه على صفة يريد منه طاعة يستحق عليها ثواباً ولا يريد منه معصية يستحق عليها عقابًا ولا طاعة ولا معصية اذلا امر ولا عِمكن ان يستدل عليه كساير صفات ذاته بل امره ونهيه من صفات مدلول امره ونهيه اذ" خلق في شجرة افعل لا تفعل لاً" يدل ذلك فغاية المقل ان يمرفه على صفة يستحيل عليه الاتصاف بالامر والنهي الأزلي لم يكنه اثبات النكليف على العبد ولا امكنه اثبات حكم في افعال العباد من حسن أ او قبح ويودي ذل ك الى نفي الاحكام وجوباً على نفسه بالمعرفة وعلى قالبه بالطاعة ام كيف يعرفنا وجوباً على الفاطر الباري تمالى بالثواب والعقاب خصوصاً على اصل المعتزلة فان التكليف والامر والايجاب ''من الله تمالي'' مجاز في المقل اذ لا يرجع الى ذاته صفة يكون بها آمرًا مكلفاً بل هو عالم قادر فاعل ٢٠١ ويستحيل ان يعرفه انه يقتضي ويطلب منه شيئاً ويأمر وينهي بشي فعله بشرط ان لا يدل امره أالمفعول المصنوع على صفة في ذاته فهو الشرعية المستندة الى قول من ثبت صدقه " بالعجزة فضالا عن

۱۳۶ (۱) بالاس ف لاس – ۱۳ ب ف فنها ية – ۱۳ ) ب ف فيستحق عليه – ۱۳ باز اذا اس ولا نعي – ۱۳۰ باز ادلا – ۱۳۰ السموع لكل احد – ۱۳۰ برن ولا نعي – ۱۳۰ ب ف هو – ۱۱ ) ب ف ولا – ۱۳ ب ف فر – ۱۳ ب ف ولا – ۱۳ ب ف ولا – ۱۳ ب ف فر – ۱۳ ب فرمف بالدهر ، مد الاهر – ۱۳ ب ف فر – ۱۳ ب فرمف بالدهر ، مد الاهر – ۱۳ ب فرف مد الدهر ، مد الدهر

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 25

- 446 -

المقل والعادة ايضاً' فانه اذاً' لم يتضرر بمصيةً "ولا ينتفع بطاعة ولم

تتوقف قدرته في الايجاد على فعل واحد وحال'' يصدر من الغير

ذلك اروح للعبد وماكان قبيحاً عند العقلاء

والايجاب عقلا او شرعًا وقد علم ان لا يرجع إلى المكلف خير وشر ٠٠

الاصول فانا نطالب المخصم باظهار وجمه الحسن في اصل التكليف

تم قول من راس مواجب العقول في اصل التكليف متعارضة

ونفع وضر وزين وشين وحمله وذم وجمال ونكال وان كانت ترجع

فيا.رهم وينهاهم حتى يطاع ويمصى ثم يثيب ويعاقب على فعلهم والثانى ان لا يكلفهم بامر ونهي اذ لا يتزين منهم بطاعة ولا يتشين .. ينعم دواماً كما انعم ابتداء اليس العقل الصريح يتحير في هذين

منهم بمصية ولا يثيب٬ ثواباً على فعل ولا يعاقب عقاباً على فعل بل

المتمارضين ولا يهتدي الى اختيار احدهما حقًا وقطمًا فكيف يمرفنا

عليهم من غير سبق التكليف فتعارض الامران احدهما ان يكلفهم

هذه المعاني الى المكلف لكن والمكلف قسادر على اسباغ النعم

فيستمين " به بل كها انعم ابتدا. قدر على الاتمام دواماً كيف يوجب على العبد عبادة شاقة في الحال لارتقاب ثواب في ثاني الحال اليس لو يستحسن ما يستقبحه صاحبه" بناء على انكاره وقب ما" يتفق الدناع الذاع بينها الا بقاض يكون حكمه في الامر ورا، حكمها ١٣٠ وعقله ادجع من عقلها يتحاكمان اليه وذلك هو' الذي ينفي الحسن والقبح من حيث العادة ويثبت الحسن والقبح من حيث التكليف والما ما ذكروه من رفع المعاني المعوولة في جباري الحركات الميليفية والاحكام الشرعية فذلك لممري مشكل في المسئلة من فعل وقول لربطاً حصيم الا ومن حيث العقل يعارضه معن اخر يساويه في الدرجة او يفضل عليه في المرتبة فيتحيراً العقل في الاختيار الى ان يردشع يختار احدهما اعتبارا فحيث نه عي

ونضرب لد مئعد فنقول اذا قسل انسان انسانا مميلسه فيموض للمقل الصريح ها همنا ارا. مختلفة كلها متعارضة احدها "ان يقتل به قصاصاً ددعاً للماتي من كل مجترئ وفيه استبقا فرع الانسان وتشفرا المنيظ من كل قريب وفيه استطابة نفس الانسان ويسارضه معن اخر وهو انه اتلاف في مقابلة اتلاف وعدوان بازا. عدوان ولا يجيا الاول بقتل الثاني وان كان في الردع ابقاً بالتوقع والتوهم فغي ٢٠٤ القصاص اهلاك الشخص بناجز الحال والتحقيق وربًا يعارضه معنى

العقلية المتعارضة المستندة الى عادات الناس المختلفة بالاضافة والنسب و كثيرًا ما" نقول من نفى قول الله فقد نفى الفعل" فصاد والنسب و كثيرًا ما" نقول من نفى قول الله فقد نفى الفعل" فصاد من نفى أوحش المجبرية اعني اثبت جبرًا على الله معاد من اوحش القدرية اعني قدرا على الله وقدرا على العبد والقدرية جبرية من حيث نفي الكلام والقول والامر والجبرية قدرية من حيث نفي والكلام والمامور به فليتبه لهذه الدقيقة

وانكار احدهما على صاحبه واستقباح مذهبه مسلم ولكن النزاع

واما ما ذكروه من جواز التنازع بين مختلفين في مسئلة عقلية

في امرُّ وراءه وهو انه هل يجب على المتنارعين الشروع في تلك، •

به ثوابٌ الابد واذا حصل على جهل فهل يصير به مستحقًا لعقاب

المسئلة وجوبًا يستحق به ثواباً وإذا حصل على علم فهل يستحق

الابد فا دليلكم على نفس المتنازع ُ وقد عرفتم ان الامر فيه غيب

والاذن فيها من المالك غير موجود وفي التصرف خطر ومن المعلوم

ان من خاض لجة البحر ليطلب درة "وهو غير حاذق الصنعة كان على • ا

خطر الهلاك وربما يصير ملوماً من جهة مالكه ان كان عبدا او مغرماً من جهة صاحب الل ان كان شريكاً ثم الاستقباح والاستحسان

والانكار" والاقرار متمارضان عند الخصمين فان كل واحد منهما -----

 <sup>(</sup>۱) ف زكتا – (۱) ب ف فل العبد
 (۱) ف زكتا – (۱) ب ن فل العبد ب العامور – (۱) المعاور – (۱) العبد به ستحقاً للواب – (۱) ب ف زبالنظر – (۱) ف وجواباً – (۱) ب ف رئا – (۱) ف في الانكار – (۱) ب ف زفيه – (۱) ب ف ن الانكار –

المركات بالنسبة الى الاوقات تحريًا وتحليلا اليس الحكم في نكاح الاخت للاب والام في شرع ابينا ادم عليه السلم بحسلاف الحكم في الاخت للاب والام في شرع ابينا محمد صلى الله عليه وسلم كيف حل ذلك على التباعدتين في شرع نبينا محمد صلى الله عليه وسلم مونم حل ذلك على اتجاد اللحمة وحرم ها الاعيان فنقول الحمد وخن فربا تتجوز فنضيف الحرام والحلال الى الاعيان فنقول الحمره وهذا نجس العين وهذا نجس بارض وكل ذلك بجوز في العبارة والاعيان والما احكام شرعية تزلت منزلة صفات عقاية واضيف الى الاعيان والاعيان والافعال اضافة حكمية والحسن والقبح في الصدق المكذب كلملال والحرام في الزنا والنكاح وكالجواز والحظر في والكذب

وفد مُمَك الاسناذ الهر اسعال بطريق لا باس به فقال صحة كون الضدين مرادًا على البدل يوجب التوقف مثاله من خاف التلف من شيئين على البدل ولم يكن له دئيل يدل على احدهما بالتعيين يوجب ٢٠١٦ ٥٠ التوقف في الامرين

وفال ابضا العقل يقضي بان من له الايجـــاب والايجــاب حقـــه فصاحب الحق له ان يطلب وله ان لا يطلب سيا اذا كان مستغنـــاً عن الطالبة به وعن تحصيله لـــه وقبل الرسالة لا سبيل الى ممرفــة مطالبـــه للمبد بحقه فانه ربما يطالب وربما يتفضل بالاسقاط فيـــوقف ١٠٠٠ - ١٠٠٠ ب ن المركات بانسب - ١٠١١ المكمة ن اللجمة - ١٠٠٠ ن اللمة - ١٠٠١ بن والون
 ١١٠٠ با نفن - ١٠٠٠ بن والون
 ١٢٠٠ با نبالب - ١٠٠٠ بوطل -

الدن وراءها فيفكر العقب ايراعي شرايط اخرى سوى مجرد الانسانية من العقل والبلوغ والعلم والجهل ام من الدين والطاعة ام من النسب والجوهر فيتحير العقل كل التحير فلا بد اذا من شارع من النسب والجوهر فيتحير العقل كل التحير فلا بد اذا من شارع الى استنباط عقلك ووضع ذهنك من غير ان كان الفعب مشتملا وانها كلها رجعت ميام فانها لو كانت صفات نفسية لاشتملت حركة واحمدة على يستنبط من انها كانت موجودة في الشيء يستخرجها العقل بل العقل تردد بين اخافات الاحوال بعضها الى بعض قولنا ان العقل بل والحركات نوعاً الى نوع وشخصاً الى شخص فطري مثلة من تلك، الماني ما حكيناه واحصيناه وربا يبلغ الى ما لا يحصى فمرف بذلك المائي م ترجيع الى المائي م

العقل وهمي متمارضة والجواب النافي ان نقول لو كان الحسن والقبح والحلال والحرام والوجوب والندب والاباحة والحظر والكراهة" والطهارة والنجاسة .. ه٢٤ راجمة الى صفات نفسية للاعيان او الافعال لما تصور ان يرد الشرع التحسين شيء وآخر بتقبيحه ولما تصور نسخ الشرايع حتى يتبسل حظر باباحة وحرام بحسلاً وتخير بوجوب ولما كان اختلفت

۳) ن اذ تراعی – ۳) ب ن اخر – ع) ن ز او من – ۵) ب ن أو – ۳) ب ن اذ براها – ۹) ب ن النمل – ۱) ب ن رماها – ۷) ب ن النجرجا – ۱) ن نظراً عليه – ۱۱) ب ن المنظرجا – ۱۹) ن نظراً عليه – ۱۹) ب ن المنظرجا – ۱۹) ن نظراً عليه – ۱۹) ب ن المنظرجا – ۱۹) ب ن المنظرجا – ۱۹) ب ن المنظرة المنظرة

رالکرامیه بمکن ان سقطت دلمه ۱۳۵۵ و ۲۰ اب ف شرع – ۲۰ ف تفییع – ۳۰ ب باباحة – ۲۰ ف بخال – جزا، و كفا، وقط لا يكافى نعم الله التي لا تحصى بالمسكر فدانه ان اوقع شكره في مقابلة نعمه على انه يكافيه ليلا يكون تحت منه فهو كفران محض وان كان على انه ينفعه كما انتفع بمه فهو كفران خمض وان كان على انه ينفعه كما انتفع بمه فهو كفران مريح فلا النعمة تقبل المقابلة ولا المعاوضة ولا المنعم يقب ل النفع على رض المشكور واذنه فاذا لم يعرف رضاه واذنه الا بالسمع فلا يحسن الشكور الا بالسع فلا يونى المشكر الا بالسع ولكن الم تهل المبين يستحسنون المشكر وقرأ ايات تحسين الشكر فلنائ المبين يستحسنون المشكر وقرأ ايات تحسين الشكر غلن ان مجرد العقل يقضى بذلك

اما الجواب عن مقالاً الفلاسة قولهم أن الوجود قبد اشتمل على ١٢٤ خير محض وشر محض وشر ممتزجين فهو كالام من لم يتحقق أخير محض وشر محض وشر ممتزجين فهو كالام من لم يتحقق الثير والشر ما هو فا المعن بالمخير أولا فيان المدير يطلق على كل موجود عند كم وعلى هذا الشرا يطلق على كل معدوم وعلى همذا لم يستمر قولكم الوجود يشتمل على خير مطلق فكانكم قاتم اشتمل عبر مطلق فإن الشرا المطلق هو المعدوم والوجود كيف يشتمل على العدم فلم يصبح التقسيم راساً على إنا أنما فرضنا المسئلة في الحركات التي ورد عليها التكليف فأن المذير والشر فبهما هو المقصود بالحسن والقبح وقد ساعدة وناعلى أن حكمها في الافعال غير معلوم بالضرورة

۳) ن منت - ۲) ن كنر - ۱۰ ا - ۱۰ ن ب وسع -) ن .. ۱۸۲3 ب) اكترج - ۲) ن ينن - ۳) ب ن ز (۱۶ - ۲۰) ا ـ ۱ - ۱۰ ن

المقل في ذلك وهذا كله من قبيل تمارض الادلة في العقبل لكن الحصم يعتذر عن هذا ويقول احد الطريقين أمن على الحقيقة والثاني مخوف والاخذ بالامن اولى فانه ان اخذ بانه ربما يطالبه بحقه فاذا أ ادّا أحقه امن من المعاقبة وان اخذ بانه ربما يتفضل خاف لانه ربما لا يتفضل فاغا يستقيم ان لو كان التمارض ممتساوي الطرفين من و

کل وجه فیتوقف العقل ضرورة وقال الوسٹاز الشکر یہ بین الشاکر ولا ینتفع'' المشکور فلا

فايدة في فعله لاستوا فعله وتركه فال افتصم الشكر ينفع الشاكر ولا يضر المشكور فوجب

فعله لترجيح" نفعه على ضره قال الرمناذ ربما يضر الشاكر لانه" قابل كثير نعم الله تعمالى ١٣٧ بقليمل شكره ولا شك ان من انعم عملى انسان بكثير من النعم خطيره وحقيره' فاخذ الحقير يشكر عليه عد من السفه ووجب اللوم عليه وضرب له حديث الرغيف المعروف

قال افرصهم ليس الشاكر من يقتصر عملى بعض النعم او على • المختير منها بل الشاكر من يستوعب بشكره جميع النعم ثم ربما يخص المختير منها بالذكر تنبيها على الباقي فال الوساذ التعرض لمقابلة النعم بالشكر كفر فانه راى المقابلة

۳) ب قبل - ۲، ب ف في - ٥، ب ف زالومع - ۲، ب ف بالمقيمة - ۱، ب في المرجح ف الترجح - ۱، ف فانه - ۱، في - ۱، في

- 444 -

 المعارف الا بالمقل ولا تجب المارف الا بالسمع فلزمكم من حكم ٠٠ فطرة وبديعة ثم يرد اليها الثواني والثوالث نظرا وتفكرا حتى • لجانب الوجود على العدم في الملكنات هو واجب الوجود بذاتـ ٨ تأثيرات الكواكب في الاجسام السفلية كل المنازعة وانسلم لكم ذلك تسليم المساهلة فالسعد والنجس لم يؤثرُ الا في الحسن والقبح للجزاء الأمو بتوسط المقل الاول الفعسال والمقول الجزية بمكم يخرج الى الفعل وهمــذا على طريق الجواز والامكان لاعلى طريق اذليس لكل واحد من فوع الانسان استعداد الإستميداد منه من قاعدتكم هذه ما اثبتنا وهو لازم ضرورة الفعل وكالن المكن بذات لايترجع احدطرفي امكان على الثاني الا بمرجح كذلك ما هو بالقوة فلا يجرج من القوة الى الفعل والمخرج من القوة الى الفعل هو العقبل الفعال فقيد اعترفتم بان لا ٧٠٠ خالق الا الله ولا هادي الى المارف ولا موجب للتكاليف المستدعية الا بخرج وكما ان المرجع على الحقيقة ما انتفى عنه وجوه الامكان مناسبتها العقل الاول ربما تشتمل منها صور المعارف فيمرف الاوايل كل وجه بل واحد بعد واحد فذلسك هو الني عنسدنا فلا تعرف الوجوب والضرورة لكن لايعرف انجابه وتكليف على العموم كذلك المخرج على الحقيقة مسأ انتفى عنسه وجوه القوة كالمرجح واما الجواب عن مناله الصائد نقول انتم منازعون في اثبات

السال ف وكان - م) ابرجع - م) ف بالمرجع - م) ف الوجوه 一小可吃出 — •) 1 1 1 ۷۰۰ ۱۱ النكليف - ۲۰۰۰ ف يوسط - ۳۰ ب ف الجروب، ديكم

ضدّه هل يستوجب عقماباً ام لا لان التنازع انما وقع من حيث " فبقي قولكم العلم من حيث هو عـــلم محمود وكل محمود مطلوب لذاته والجهل بالمكس من ذلك فهو مسلم ولكن الطالب اذا حصل له المطلوب فهل يستوجب ٌ على الله ثوابًا ام لا وان لم يجصل بل حصل ولا العقل يهتدى اليه بالنظر لان ذلك يجتلف بالاضافات والازمان التكليف لا من حيث ذات الشي. وصورته فالوا معني الجزاء عندنا ترتب سعادة وشقاوة ابدية على نفس ٢٣٩ عالمة او جاهلة كترتب صحة وسلامة في البدن على شرب دوا. وذلك

حاصل له بالضرورة وكترتب موض والم في البسدن على شرب سم

التحصيل وتمارض الامر عند المقل يوقف العاقل لئلا يقع في طريق • . يفضى به الى الجهالة الموجبة للشقاوة فان التوقف اولى من اقتحام الخطر في المهالك وايضًا فان عندكم مخرج العقل من القوة الى الفمل يجب ان يكون عقلا بالفعل فان العقل بالقوة لا يخرج العقل بالقوة وذلك حاصل له بالضرورة ايضاً فانه بمد محتاج الى مخرج وايس هذا' بذاته يخرج ذاته من القوة الى وخروجهما من القوة الى الفعل بجتاج الى معاناة امور شديدة ومقاساة بالطلب او المطلوب ولم تكن الفطرة الانسانية بجبردها كافية في احوال عسيرة من تحصيل المقدمات والوقوف على كيفية تاديهم في اذا كان سعادة النفس مترتبة على حصول قوى العلم والعمل

川川一 シート ・ ・ ・ ・ ・ ・ ・ ・ ・ المدم - اي ف والممل - اي ف زيد ۹۲٪ ۱) ف ز واخراجها من (نفوة الى (لفعل – ۳) ب امور – ۳) ف

العامة على التسليم ذلك جلةً وسياتي تقرير ذلك؛

واما الجواب مي مقالا التاخم فطريق الردّ عليهم ان نبطل مدهبهم ٧٧٤ في اصل التناسخ وانكار البعث في الاخرة فنقول اثبتم جزاء على كل فعل فهل تنتيجي الافعال عندكم الى جزاء محض وهل تبتدي الا جزية من فعل محض فان قضيتم بالتسلسل فالمكن فعل وجزاء المهار فانه يتوقف كون الجزاء جزاء الا على فعل فلم يكن فعل وجزاء الفعل فعالا على سبق جزاء فيكون كل واحد منهما متوقفاً على ماحبه فيكون حكمه حكم توقف المعلول على العالة وتوقف العالة ما المعلول وذلك محال فلابد من ابتداء بفعل اولي ليس بجزاء

والانتها، الى جزا، اخر ' ليس بفعل وذلك تسليم المسئلة ثم تقول ما الدرجة العليا في الحسير وما الدرجة السفلي في الشر عندكم قالوا الدرجة العليا في الخير هي الملكية " والنبوة والدرجة "

 فين رسم لو قتل نبي حية فا ثوابه ولا درجة في الثواب فوق النبوة ولو قتل جني " نبياً فا عقاب ولا درجة في العقاب تحت الجنية فيجب ان يعرى " اشرف الطاعات عن الثواب واكبر الكبائر عن العقاب

من حيث الحلقة وذلك غير متنازع فيه وانما النزاغ بيننا ً في الحسن والقبح من حيث الامر ولا شك ان الله تعالى حكم ٌ في افعال العباد ٢٧٩ بافعل ولا تفعل وعلى ذلك الحكم جزى ُ في الدار الاخرة

فنفول ذلك الحكم غير معلوم ضرورة ولا استدلالا من حيث الدعل فوجب التوقف الى ان يرد به سعم وما قالوه من نفي النبوة •
في الصورة البشرية فتقرر الحجة عليه في اثبات النبوات واما المنافع والمضار في الاشياء وكونها معلومة بالعقل فنير مسلم على الاطلاق فان طريقتها عند القوم وعند الطبيميين والاطباء هو التجربة فإن يدراج ومزاج وهوا، وهوا، وتربة وتربة وقط لاتحصل التجربة في من وراج وهوا، وهوا، وتربة وتربة وتبايم الإشيا، وربا تحصل اللائيات والحلاي من عيره عدد يتركب من اعمداد الاثياء وربا تحصل الدركيرة من عرد امزجة تتركب من اعمداد يضومة وربا تحصل المار كثيرة من عبره امدية تتركب من عناصر والكيات فلا بد اذا من اثبات شخص له اطلاع على الكواكب خيره ما ورا، الكواكب حتى يكون الكل عند كصورة واحدة وعلى ما ورا، الكواكب حتى يكون الكل عندم كمورة واحدة فتقرر للخاصية منافع الاشيا، ومضارها من جهة الحواص ويحمل فتقرر للخاصية منافع الاشيا، ومضارها من جهة الحواص ويحمل

ب ن ز واقع ۲۰۰ ب ن حکما ۸ اجری
 ب ن ز واقع ۲۰۰ ب ن حریق مرفتها ۲۰۰ می ا اظامیة و منافع

## القاعلا الثامنة عشر

في ابطال انغرض وانعل، في افعال انقر تعالى وابطال انقول بالصهوح والاصلخ واللطف ومعنى النوفيق الحذلاد والثرح أوالحتم والطبع ومعنى النمر والشكر ومعنى الاجل والمرزق

, وفاك العنزلة الحكيم لا يفعل فعلا الا كحكمة وغرض والفعل ينتفع او ينفع غيره أ ولما تقدس الرب تعالى عن الانتفاع تعين انه اغا أو" قدرت تلك العلة" نافعة للخلق اذ ليس يبعثه على الفعل باعث فلا غرض له في افعاله ولا عامل بل علة كل شي. صنعه ولا علة لصنعه والاعراض واصناف الخلق والانواع لا لملة حاملة له على الفعسل ١٧٤ سوا قدرت تلك العلة كأفعة له او غير نافعة اذ ليس يقبل النفع والضر من غير غرض سفة وعبث والحكيم من يفعل احسد امرين اما ان مزعب اهل الحق أن الله تعالى خلق العالم بما فيسه من الجواهر

3/3 いし. 一からにな 一かりにも 一かりにりません

يلايها من واهب الصور فاذا فاضت عليه الصورة قارئتها صورة النفس المستحسنة لزم ان يكون لبدن واحد نفسان وذلك محال النبوات والرد عليهم فياً يليق بسوالهم ان الذي ياتي به النبي معقول • ومما بيلل انتامخ راسا ان كان' مزاج استعسد لقبول الصودة واما الجواب عن مفاله البراهم سيأتي على استيفاء في مسئلة اثبات

نفول ما ياتي به النبي معتول في نفسه اي جنسه معقول ً ويمكن ان يدر كه العقل وليس كل مسا هو معقول الجنس يجب ان يعقله معقول الجنس وليس كل انسان يدركه في الحال فبطل التلبيس الذي . • الانسان فان العلم بخواص الاشيا. وماهيات الموجودات عمـاً هو

\*\* コナシアリー \*) 13 ー \*)シュー

ولا فائدة وغيره يتصور امرًا مم يعرض له احتياج الى وجوده فيعتال لوجوده ليم غرضه به كمن يريد يبني دارًا تصورها او لا مم مُ احتاج اليه للاستكنان والسكنى احتال لوجودها الاتها ليتم غرضه بها او من يهب مالا او يعطي عطا، ابتدا او عقيب سوال يتصور في نفسه له رقة الجنسية فانم عليه كان الحامل له على النوال نفع يلعقه او ٢٧٠ من المتصور بينعه وتعالى الحالق الاول عن ذلك ولم يكن تصوره وعلمه من المتصور المسلوم حتى يكون هو الحامل بل المتصور من العلم والقدور من القدرة هذا كلام القوم وهو حسن لولا تشبيهم بأمور ولاتفيها والترامهم امورا لا نستقصيها

فظال اهم الحمن الداييل على ان الباري تمالى غني على الاطلاق اذ لو كان محتاجاً من وجه كان من ذلك الوجه مفتقراً الى من يزيل طجته فهو منتهى مطلب الماجات ومن عنده نيل الطلبات ولا يبيع نعمه بالاثمان ولا يكذر عطاياه بالامتنان فلو خلق شيئاً ما الملة ه، تحمله على ذاك او لداعية تدعوه اليه او لكمال يكسبه او حمد واجر بحمله لم يكن غنياً حيدا مطلقاً ولا براً جوادا مطلقاً بل كان فقيرا

والذي يفرره ان كل علاح نقدره بالعقل بالنسبة الى شخص

يفعل لينفع غيره فلا يخلو فعل من افعاله من صلاح ثم الاصلح هل تجب رعايته قال بعضهم تجب كرعاية الصلاح وقال بعضهم لا تجب اذ الاصلح لا نهاية له فلا اصلح الاوفوقه ما هو اصلح منسه ولهم كلام في اللطف وتردد في وجوب ذلك

رقر فات انعور عذا والمسكر ولا لينتفع او يدفع الضرو ولا لاملاً لامر ليحد ويتزين بالحمد والشكر ولا لينتفع او يدفع الضرو ولا لامر والا لام الخطا والميا لا يريد امراً لاجل السافل بل واع يلموه ويجمله على الفعل والعالي لا يريد امراً لاجل السافل بل الافعال صدرت عن المبادي الاول وهي استندت الى العقل الفعال اللاوم عنه ضرورة اذ ليس يتصور وجود واجب الوجود الاكذلك وغرض يرجع الى المفيلة والمسلم تنقسم الى ما هو مثل المبأول والمحمدة او اكتساب صفة الفضيلة وطلب الكال به وهذه ايشاد والاتعام هو افادة ما ينبغي من غير عوض وغرض فالاول قد افاد الجوده والاتعام هو افادة ما ينبغي من غير عوض وغرض فالاول قد افاد الجوده ألجود على الموجودات كالما كم ينبغي على ما ينبغي من غير ادخاد المكال به مؤدن فير المكال المول قد افاد هير قدونة المحتات الكول قد افاد هيرة كما الموجودات كالما كالمنبغي على ما ينبغي من غير ادخاد المكال المول قد افاد هيرة كما الموجودات كالما كالمنام بل المبغي المولاة وللله المنبغي من غير ادخاد المكال المول قد افاد هيرة كما المولمة ولله المولمة ولله المولمة ولا المعيد المكال المولمة المولمة ولله المولمة ولله المولمة المعلمة ولله المولمة المكال المولمة المولمة المعلمة المولمة المالمة المولمة ال

۷) فرولا لام فرداع
 ۱) فرولا لام فردان - ۱ اوجوب - ۳) تكراد في ب - ۱ ا پيوز
 ١) فرولن سني (كذا) - ١) فرعلى - ٧) ب ف غرض -

مكتسبا نفعاً ومتوقعا حمسةًا او اجرًا وعن ذلك ورد في بعض الكتب ما خلقت الخلق لاربح عليهم بل " خلقتهم ليربجوا عليً واندبي فرره ان الحكمة في خلق العالم ظاهوة لمن تاملها بالمقل منصوصة لمن طلبها في السمع

اما العف فقد شهد بان المسكسة في خلق العالم اظهار ايات المستدل ۷۸۶
بها على وحدانيته ويتوصل بها الى معرفته فيعرف ويعبد ويستوجب
به ثواب الابد

واما السمع فايات القرآن كثيرة منها قوله تعسالى وخَلَقَ ٱللهُ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلِيْخِزَى كُلُمُ تَفْسٍ بَمَا كَسَبَتِ فَمَذَا صَارَ كثير .. من العقلا. الى ان اول ما يخلقه الرب تعسالى يجب ان يكون عاقسآلا مفكرًا لان خلق شين من غير من ينظر فيه باعتبار ويتوسل الى معرفة الباري تعالى باستبصار عبث وسفه

قاموا وما ذكرناه لا ينافي الذي بل هو كال الذي عن خلقه فان كال الذي لا يعرف الا باحتياج كل العالم اليه واحتياج المالم انما. يعرفه العالم فيستدل به على أنفراده تعالى بنناه ولله تعالى في كل صنع من صنايعه حكمة ظاهرة وآية تدل على وحدانيت باهرة لا تنكرها العقول السليمة ولا ينبو عنها الا الاوهام السقيمة فال اهل الحمرة مسلم ان الحكيم من كانت افعاله محكمة متقنة

من تكون افعاله على احكام وانتقان فلا يفعل فعلًا جزافًا فان وقع ••

خيرا فخير وان وقع شرافشر بــل لا بدوان ينحو غرضاً ويقصد

صلاحاً ويريد خيرا ثم ان النفع ينقسم الى ما يرجع الى الفاعل ان كان

محتاجاً اليه او الى غيره وان كان الفاعل غنياً غير محتاج كانقاذ الغرق

عارضه صلاح فوق ذلك او فساد مثل ذلك بالنسبة الى" شخص آخر فلئن كان الصلاح يقتضى وجوده بالنسبة الى ذلك الشخص فالفساد يقتضى عدمه بالنسبة الى ذلك الشخص فالفساد يقتضى عدمه بالنسبة الى ذلك الشخص فالفساد ويحتضى عدمه وكما يختلف ذلك بالاشخاص بختلف وجوده فالفساد التلاح والفساد الجنويا والكلي ونحن لا ننكر ان افعال الله تعالى الشعلت على خير وتوجهت الى صلاح وانه كم يخلق الخلق لاجل والصلاح لاوضاع الافعال وبين حمل الحامل له وفرق بين أزوم الحير والصلاح لاوضاع الافعال وبين حمل الحير والصلاح على وضع الافعال ما كان الكال الذي يعرق فرقاً ضرورياً بين الكال الذي يلزم وجود الشيء وبين الكال الذي يستدعي وجود الشيء فان الاول فضيلة هي كالصفة الحائد والمؤدمة والثاني فضيلة كالملة الحاملة

٢٠) ب ن زحق
 ٢٠) ب ن ملاح - ع) ايرتيد
 ٢٠) ب ن ملاح - ع) ايرتيد
 ١٠) ن ي - اي ن ن في الفاله - ح) ب ن القول - ح) ف " -

وتخليص الهلكي مستحسن في العقــل′ ودبما لا′ يكون المنقــذ

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 26

قامو' لياتي المكلف بما آمر بها فيثيبه عليه ويموضه عما فات عليه ويكون التذاذ المكلف بالثواب والموض المرتبين على فعله ١٠ كثر من التذاذه بنفس التفضل والمكرم فبر إلا العجب من حكمة ما اشرفها ومن "سر ما ادقه تعبت مدي عقولكم من شدة التعمق في استخراج المعاني فقيد عاد حكمة الله تعلى ألما في خلق السموات والارض جما فيها الى ان يكون التذاذ الممالي في خلق السموات والارض جما فيها الى ان يكون التذاذ المنطلي فيواب بناله من عله أكثر من التذاذه بتفضل يناله من الاستدلال وكان الغرض من الاستدلال حصول التفرقة مين المنوا والاعراض من خلق العالم هو من خلق العالم إلى فيه من الجواهر والاعراض ما لا يجوز ان يكون من خلق العالم إلى يقدر الخالق على ان يخلق الذة في التفضل "اكثون ما يخلقها في الثواب واللذات كلها مخلوق له ثم تعالى أولا" ينادي من المكلف يا من لا تنفد ألمنطرة ولا تضره المصية" اغفر في ما لا يغرون علي يا من لا تنفد ألمنطرة ولا تضرة المصية" اغفر في ما لا يضرو

واغا تكون محكمة اذا وقعت على حسب علمه واذا حصلت على حسب المعالم أكب بن جزافا ولا وقعت بالاتفاق وفوكهم لا بد وان ينحو غرضًا ويريد صلاحًا فما المعنى بالتمارض وفركهم لا بد وان ينحو غرضًا ويريد صلاحًا فما المعنى بالصلاح ولا يشك انكم "تفسرون الغرض باجتلاب نفع مرد اذ القادر الحق على كل شي. والغني المطلق عن كل شي. ويتمدس عن الضرد والنفع والالم واللذة ويتعمل عن أن يكون يحلا للحوادث قابلاً للاستجالة والتغيرات وان فسرقوه بنفع الغير وصلاحه فما النفع المطلق وما المطلق في خلق العالم بأسره ان

قلتم يستدل " بوجود دلايله على وحدانيته في كلمه أو المحكيم اذا فعل فعلاً لفرض معين وجب ان يحصل " له ذلك النوض من كل وجه ولايتخلف غرضه من وجه والا فينسب الى الجهل والعجز ومن المعلوم ان النوض الذي عينتموه لم يحصل اذا قدرتم خلق العالم في الاقل " من العقلا، وان لم يقرر ذلك لم يحصل في الاكثر والنوض اذا كان معلقا على اختساد الغير لم يصف عن شوايب الخلاف فلا يحصل " على الاطلاق ثم لو خلقهم ولم يكلفهم "، لا عقلا ولا سساً وفوض الامر اليهم ليفطوا ما ادادوا" يتضرر بذلك ام يلحقه نقص او يثام جلاله فعل او ليست الطيور في الهوى

فشيوخنا من بغداذ حكموا بان الواجب في الحكمة لخلق المالم وظق من يكون قابلا للتكليف ثم استصلاح طاله اقصى ما يقدر من اكمل المقل والاقدار على النظر والفعل واظهار الايات وازاحة العلل وكل ما ينال العبد في الحال والمال من الباساء والغراء والفقر بهمه والغي والمرض والصحة والحيوة والموت والثواب والعقاب فهو اخرجوا منها لمادوا لما نهوا عنه وصاروا الى شر من الاول وشيوخنا من غير ايجاب عليه لكنه اذا خلق المقلاء وكلفهم وجب عليه ازاحة من غير ايجاب عليه لكنه اذا خلق المقلاء وكلفهم وجب عليه ازاحة ، علمهم من كل وجه ورعاية الصلاح والاصلح في حقهم باتم وجه وابلغ قاموا والدايل على المذهبين ان الصانع حكيم والحكيم لا يفعل فعلّا يتوجه عليه سؤال ويلزم حجة بل يزيم العلل كلها فلا يكلف نفساً الا وسما ولا يتحقق الوسع الا باكمال العقل والاقدار على الفعل ولا يتم الدض من الفعل الا بالبات الجزاء وَلِيُّجزَى كُلُّ تَفْسَرُ والمغين في كل صلاح هو الاصلاح والجزاء جالجزاء جلاح وابلغ ما يمكن في كل صلاح هو الاصلح وزيادات الدواعي والصوارف والبواعث والزواجر في الشرع وتقدير الطاف بعضها خفي وبعضها جلي فافعال الله تعالى اليوم لا تخلو من صلاح واصلح والحل الله

ان حالة - ۲ ف المثل .
 ۱۲ ف المائع حكيمًا - ۲ التكليف - ۲ ب ف المئن ملاح - ۲ ب ف ليس -

واعطني ما لا ينفعك "حق يكون ابتهاجي برحمتك ومغفرتك الطف من التذاذي بمرفتي وطاعتي او لا يعد من غاية اللوم وركاكة المعة ان يهدي فقير هدية حقيرة الى ملك كبير سجيته "البذل والعطايا" من غير سؤال وعرض هدية لنيل ثواب" ثم يوجب عليه العوض ويقول التذاذي بما يقابل هديتي اكثر من عطاياك التي لا تحصى انظره الدرجات في الهمة وامس الحاجات الى المرمة بجيث لا يرتضيه عاقل لارمام بيته الكثيف فكيف يرتضيه الفاطر لاحكام صنعه اللطيف

فتمالى وتقدس ورما الدبات في مثل قوله تمالى وَلِيْجْزَى كُلُّ نَفْسِ عَا كَسَبَّتْ " فيهي لام اللّال وصيرورة الامر وصيرورة المعاقبة لا لام التعليل كم قال تمالى قَالْمَتَطَهُ آلُّ فِرْعُونَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَلُوا وَحَزَنًا وقول مَجْلَ اللَّمِ اللَّيْلِ لِيَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا وَلَنَابَتُمُوا مِن فَضَلِهُ واعلم انه كم لا يتطرق لم الى ذات الباري تمالى وصفاته لم تنطرق الى صنايمه وافعاله حق لا يلزم ان يجاب لانه كذى او لكونه كذى فلا " منايمه وافعاله حق لا يلزم ان يجاب لانه كذى او لكونه كذى فلا " يقال لم وجد ولم كان العالم ولا يقال لم اوجد العالم ولم خلق العباد ولم كاف المقلاء ولم امر ونهى ولم قدر وقفى لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ

بسا نون فال العنزلة نحن على طريقين في وجوب رعاية الصلاح والاصلح

<sup>(</sup>۱۹۳ – ۱۹۰۰) استخد – ۱۹۰۴) ب ف (امطا – ۲۰۱۹) ف نوال ۱۸،۷۳ (۱۰ – ۲۸،۷۳ (۳ – ۲۰۱۴) ف وغرورة – ۲۰۱۳ (۲۰ – ۲۰۱۴)

حتى يصع اعتبار الغايب بالشاهد ولم' يجب علينا رعايتهما بالاتفاق ، ٨٤ الا بقدر ما والتمرض للنصب والتعب والنصب٬ لو كان فاصلا بين الشاهد والغايب لكان فاصلا في اصل الصلاح

ومنها ان القربات من النوافل صلاح قليجب وجوب الفرايض ومنها القضاء بان خلود اهل النار في النار يجب ان يكون صلاحاً لهم وقولهم بانهم لموردوا لعادوا لما نيوا عنه لا يغني فان الله تعالى لو اماتهم أو سلب عقولهم وقطع عقبابهم كان اصلح لهم ولو غفر لهم ورحمهم واخرجهم من النار اذ لم يتضرر بكفرهم وعصيانهم كان

رمزها ان كل ما فعله الرب تعالى من الصلاح لو كان حسماً عليه "

الماستوجب بفطر" ما شكراً او حمدًا فائه في فعله قضى ما وجب عليه وما استوجب عبد بطاعته ثواباً وتفضيلا فائه في طاعته قضى ما وجب عليه وما تقضى دينه لم يستوجب شيئاً آخر ومنها توهم نحن فرضنا الكلام في انظار ابليس وامهاله اكان صلاحاً له وللخلق ام كان فساداً وفي امائة الذي صلى الله عليه وسلم مع اضلاله الخلق فهلا كان تبقية الذي صلى الله عليه وسلم مع اضلاله الخلق فهلا كان تبقية الذي صلى الله عليه وسلم صلاحاً مع هدايته للخلق وكيف صار الامر بالصد من ذلك ومزها قولكم انكم حسبتم التكليف لتعريض المكلف للتواب"

3/3 ا) اواذا لم - ۲) ب زمن كل وجه - ۲۰ ب ب ب سـ - ۲۰ فرام افعل - ۲۰ ب فرام افعل - ۲۰ ب فرام التواب

. والدائم واذا علا الرب انه لو اخترم العبد قبل البلوغ وكال العقل لكان 80،

تملل غدا على سبيل الجزا. اما ثواب او عوض او تفضل فالصلاح ضد الفساد وكل ما عري عن الفساد يسمى صلاعاً وهو الفمل سهري المتوجه الى المدير من قوام العالم وبقا. النوع عاجلا والمودي ألى السمادة السرمدية الجير من قوام العالم وبقا. النوع عاجلا والمودي ألى السمادة اقرب الى المجير المحلح هو اذا صلاحان وخيران فكان احسما الرب الحاير وهو الفعل الذي علم الرب تعالى ال العبد يطيع عنده وليس هو الجزا، على الاعمال المسنة والعوض هو البال عن الفايت والززايا والفتن والتفضل هو اتصال منفعة خاصة الى المند من غير. كالسلامة التي هي بدل الالم والنعيم الذي هو في مقابلة البلايا استحقاق يستحق بذلك حداً وثناء ومدحاً وتعظيماً ووصف بانه فياذكروه والشاهد وتشنيماً ممقولا ثم اعتبار الغايب بالشاهد وهم في المادة في الشاهد وتشنيماً ممقولا ثم اعتبار الغايب بالشاهد وهم في المقتمة مشبهة في الافعال

ا بجري غير
 ۱ با مطبع - ع) از من - ( المودى - ع) أرطبع - ع) از من - ( ۱ بلغ المالغ - المالغ المالغ - المالغير - ( بن المالغي - المالغير - ( بن المنافيات ) والمدود - ( بن المنافيات ) والمدود - ( بن المنافيات ) أن صحت ( بن المالغيات ) أن صحت ( بن المالغيات ) أن صحت ( بن المالغيات - المال المنيئات وسعية المال المالغية ال

في افعاله فيجبُّ ان توجبوا علينا رعاية الصلاح والاصلح في افعالنا

منها قولهم اذا اوجبتم على الله تعالى رعايـة الصلاح والاصلح

فالزمت الائعربة عليهم الزامات

ومن مذهبهم ان الرب اذا علم ان في تكليفه عبدًا من العباد فساد الجاعة فانه يقبح تكليفه لانه أستفساد لمن يعلم انه يكفر

و من الالزامات ان القوم قضوا بان الرب تعالى قادر على التفضل • بمثل الثواب فاي غرض " في تعريض العباد للبلوى والمشيآق

قامو' الغرض فيه ان استيفاء المستبحق اهناً والذّ من قبول التفضل وهذا كلام من لم يعرف الله حق معرفته و كيف يستنكف العبد وهو مخلوق "مربوب من قبول فضل الله تعالى فلو خلق الحلق واسكنهم الجنة كان حسناً منه ولو خلقهم في الدنيا ثم اماتهم من غير تكليف كان حسناً أكم كه أنفلتي وآلاً من آباراة الله رب أنها أيين الديماد واحل للمشاق فكان الثواب لهم اكثر والالتذاذ بما الاجتهاد واحل للعشاق فكان الثواب لهم اكثر والالتذاذ بما اللذة في الثول اوفر

۳) ن سِمَ - ۱، ا فانه - ۱، ب ن ز له - ۱، ۲۰۰۲ - ۲، ن الابد - ۱، از لو - ۱، ب ن حال البلوغ والمقل - ۱، ن ز فكانه - ۱۸ كنر - ۲۰۰۳ ب ن ـ - ۲۰ ن فلا المتوجب به -

٢٨٦ عن ارادته الحير والصلاح له وهذا بمثابة من ادلى حبلًا الى غريق ناجياً ولو امهله وسهل له النظر لمنسد وكفر وجعد فكيف يستقيم تنال الا بالاعمال فيجب ان يكون الرب مسيئا للنظر لمن خلقه التكليف عند القوم الصلاح' والتعريض لا معني الدرجات التي لا واكمل عقله وكلفه مع العلم بانه يهلك ويخسر ولزم من حيث الحكمة و ان يقال اراد به الصلاح والاصلح ومن المساوم ان القصود من ان يكون علمه مانهاً له عن ارادته والتعريض لمن هذه حاله بالنفع والثواب وفي العادة كل من عرف من حال ولده أ ابه لو سافر واتجر في مال يعطيه لهلك وخسر لا يجسن من حيث العقل ان يبعثه لاجل التجارة ويمطيه الماللاجل الخسارة ولوعلم من ولده انه لو اعطاه سيفأ وسلاحًا ليقاتل عدوً أمن اعدائه لقبل نفسه ويبقى السلاح لعدوه "٠٠ لم يكن من الحكمة ان يعطيه السلاح ويبعثه للقاء عدوه البتة بل لو فعل ذلك كان ساعياً في هلاك ولده خلقه و كلفه الإداء عنه مع علمه بأنه لا يُودي فأن علمه به يصرفه عن ليخلص به نفسه " مع العلم بانه يخنق نفسه " فقد اساء النظر له بل ارادته الإدا، عنه فكذلك لو علم انه يكفرويهاك وجب أن يصرفه ١٠ ومن مذهبریم ان الرب تعالی لو علم انسه لو اوسل وسوکا الی

المقل وإذا اضطر اليه رام الحلاص منه فعل ذلك على قبحه ونحن لا تنازعهم في أن الالام ضرر وقاباه النفوس وتنفر منه الطباع اذا ولكن كثيرًا من الالام عا ترضاه النفوس وترغب اليه الطباع اذا كلن ترجو فيها صلاحاً هو اولى بالرعاية مثل الحجامة والصبر على عرب الدوا، رجا، للشفا، ونرى كثيرًا إيلام الصبيان والمجانين وشرط العوض فيه يزيمه في الايلام وبالجملة هو التصرف في ملكه له النصرف ما يان الصلاح في الايلام وبالجملة هو التصرف في ملكه له النصرف أمطلقاً كم شاء يفعل ما يديد له النصرف في أي التوفيق والمخذلان والشرم والطبع وامثالما

لام على طرفي الغلو والتقصير والحق" بينهما دون الجايز منهما فات المعترد التوفيق من الله تمالى اظهار الايات في خلقه الدالة ٢٨٩ على وحدانية وابداع المقل والسمع والبصر في الانسان وارسال على وحدانية وابداع المقل والسمع والبصر في الانسان وارسال الرسل وازال الكتب لطفاً منه تمالى وتنبيماً للمقلا، من غفلتهم وتقريباً للطوق الى معرفته وبياناً للاحكام تميزاً بين الملال والمرام الحبة وليس يجتاج في كل فعل ومعرفة الى توفيق مجرد وتسديد الحبة وليس يجتاج في كل فعل ومعرفة الى توفيق مجرد وتسديد مضافاً الى الله تمالى بعن الاضلال والاغوا، والصدّ عن الباب وارسال الحباب على الالباباً اذيبطل التكليف به ويكون المقاب ظلماً الحباباً

ع) ن زالمقول و – ه) ن دوا العسبر – ٢) ب ن الإطنال – ٢) ب ن بجنس – ٨) ا ـ – ٢) ان م – ١٥٠١ ز كلام – ١١٥ اني الحسائية والمتم – ١٩) ن ز هو القصد

PA3 0 - 010 150 - 70 1 - -

احدهما قبل ألبلوغ وهو ابن كافر وقد علم انه لو بلغ لامن واصلح والاخر اوصله الى البلوغ وهو ابن مسلم فكفر وافسد فيقول هملا اخترمتني حتى لا استوجب عقاب الابلد وبالجملة من اوجب رعاية الصلاح والاصلح يوجب لا اخترام الاطنال الذين علم الله تعالى منهم الكفر بمد البلوغ حتى لا يوجد كافر في العالم وابقا. الاطفال الذين والصلاح يدور على الملوم كيف كان ثم ما من اصلح الا وفوق له الملح والاقتصار على الملوم كيف كان ثم ما من اصلح الا وفوق له الاصلح ولا نهاية له ولا يمكن في العقل رعايته

مُ المعتزدة الالام والممامه كلام وهو على مذهب الاشدري ...

لا تقع مقدورة لفير الشواذا وقعت كان حكمها الحسن سوا، وقعت ابتداء او وقعت جزان من غير تقديرسبق الستحقاق عليها ولا تقدير جلب نفع ولا ' دفع ضرر اعظم منها بل المالك متصرف في ملكه الحد نفع بيا بل المالك متصرف في ملكه الى ان الالام والاوجاع والنموم منسوبة الى الظلمة من دون النورية فقد سبق الرد عليهم ومن نسبها الى اعمال سبقت لغير هذا الشخص فهو مذهب التناسخية فقد سبق الرد عليهم بقي استرواح العقلا، الى اهل العادة أستقبحون الالام من غير سبق جناية والالام عما ياباه

ور منها الغضبية والشهوية قال الصديق الاول يوسف عليه السلم وتما اكان التبري من الحول والقوة بقولهم لا حول وكا فوق إلا بالله واجبة • عنها وقال كل مولود يولد على الفطرة فابواه يهودانه وينصران ١٩٠٨ أُبَرِيُّ نَفْسِي إِنَّ ٱلْنَفْسَ كَأْمَارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَا مَا رَحِمَ رَبِي ۚ وذلك عند فيها أمن الله أن لا يكله الى نفسه مما هي عليها من الاستقلال الحالة اعني حالة البلوغ والاستقلال هي مثار القوى الحيوانية ويجسانه ثم الاستقلال بجالة البلوغ وكمال العقسل يجتاج الى قوي والاستبداد والخذلان ان يخذله ويكله الىنفسه وحوله وقوته وعنهذا في كل حال وذلك مطردة الشياطين اذ يدخل احتيال الشيطان تفرير على الله اذ لا حول ولا قوة الا بالله وذلك كنز من كنوز الجنة وهذه وتبرآ الرسول عليه السلم من القوتين جيماً فقال في كل حال اللهم واقيه بحوله وقوته والفطرة هي الاحتياج الى الله تعالى والتسليم لله والتوكل مثار القوى الشهوية ووكز الكليم عليه السلام ذلك القبطي فقضي عليه فقال هذا مِن عَمَلِ ٱلشِّيطَانِ وذلك عند مثار القوة الغضبية او من الاستاذاو من المعلم او من اهل البلد وذي القرابة والخلطة معونة اخرى قوية حتى ربما يغير الاعتسدال من النقص الى الكمال وعن الكمال الى الـنقص وعلة′ الـنقش الثاني من أانمطرة والاحتيال استىمداد من التوفيق وذلك مزلة الأقدام ومجرة الاقلام فالتوفيق كما قال عليه السلم فطر الله العباد على معرفته فاحتالتهم الشياطين

うらくなー いずい ー ソコパー ー ハコリーマー | している ١٩٤ ١) ف مترلة - ٢٠٠٠ ١ ، ١ - ١٠ ف ١ م م ، ف العميية -

٥٠ الموفق كنسبتها الى المعذول والقدرة الصالحة للضدين اعنى المجير واحدة على جهة واحدة فالتوفيق من الله تعالى خلق القدرة الخاصة ساعة فساعة فلكل فعل قدرة خاصة والقدرة على الطاعة صالحة لها والمذلان خلق قدرة المصية واما الايات في الخلق فنسبتها الى والشر ان كانت توفيقاً بالإضافة' الى الخير فعمي ً خذلان بالاضافة دون ضدها من المصية فالتوفيق خلق تلك القدرة المتفقة مع الفعل ، فات الاشمرن التوفيق والخذلان ينتسبان الى الله تعسالى نسبة

على عموم الخلق وخصوصهم فعموم الخلق في توفيق الله تعالى الشامل لجميمهم وذلك نصب الادلة والاقدار والاستدلال وارسال الرسل وتسهيل الطرق لئلا يكون للناس على الله حتمة بعد الرسل وخصوص الخلق في توفيق الله الحاص لمن علم منه الهداية وارادره الاستقامة وذلك اصناف لا تحصى والطاف لا تستقصى تبتدي من كال الاعتدال .، في المزاج احدهما من جهة الطبيعة طيناً والثاني من جهة الشريعة السعادة والشقاوة كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم السميد من خلاكًا وهذا في النطفة الحاصلة منالابوين وعلتها النقش الاول" من سعد في بطن امه والشقي من شقي فى بطن امه ثم التربية من الابوين والفصد بين الطريفين أن يقسم التوفيق قسمة عموم وخصوص ١٠

<sup>. 44</sup> را) ا فبالإضاف ب ٢٠ - ١٠ الوهي - ٣٠ ف اذ - ١٠ الطسة -

٢٠٢ كواقية الوليد ربُ لا تكلني الى نفسي طرفة عين وعلى هذه الحالة

- 111 -

النفس الثالثة وهي " تمتد الى اخر العمر ف-لا تريده أ مواعظ الشرع

ترغيبًا وترهيبًا ولا تجانبه مواقع التقدير تنبيهًا وتحذيرًا فإن انفتح

نور من ربه فذلك الشرح والبسط افن شرح الله صدره للاسلام فهو

سععه لمواعظ الشرع وبصره لمجازي التقدير انشرح صدزه وصاز علح

على نور من ربه وان جمل اصبعه في اذنيه فلم يسمع الايات الامرية

أَسْتَمِينَ استمائة بالربوبية والتوفق والمخذلان والشرح والطّبع والفتح والفتح والغيم والمعايدة والضلال ينسب الى الله تعالى بشرط ان يكون احق الاسمين به احسن الاسمين ويلو ألا يُهاه ألمُسْتَى فأذعُوهُ بِهَا وَاول الفعلين بحكمه وتقديره اولى الفعلين وجودًا واجدرهما حصولًا بيوز ومن اسا، فبخطيته بهلك لا المحسن استغيمن رفدك وممونتك ولا المي، عليك ولا استبد بامر خرج به عن قدرتك فيا من حكذا لا هكذا لا هكذا أغيرك صل على معدوعلى اله افعل بي ما انت

واسبل جفنه على عينيه فلم يبصر الايات الخلقية صار على ظلمة من طبعه وذلك الطبع والحتم بل طبع الله عليها بكفرهم خَتَمَ اللهُ عَلَى فَلُوبِهِم وَعَلَى سَمْهِم وَعَلَى أَ بْصَارِهِم غِشَاوَةً \* وربًا يكون الختم

والغول في النعمة والرزق قريب عما ذكرناه فن راعي فيهما عوماً قال النعمة كل ما ينمم به الانسان في الحال والمال والرزق كل ما يتغذي به من الحلال والمرام وقد سماها الله تعمالي بالسمها فقال وإذا أنمننا على اللانسان أعرض وتأى بيما يبو وما من دابة في الارض الاعلى الله رزقها ومن راعي فيهما خصوصاً قال النعمة في والمقيقة ما يكون محدود المحاقبة وهو مقصور على الدين قال الله تعالى يهو فيهم أينسبون أثنا نيدهم بدو من مال وتبين نسارغ ألهم في فيهم أينيزات بن أي يشفرون والرزق في الحقيقة ما يكون مباحاً أنفيرات بن أي يشفرون والرزق في الحقيقة ما يكون مباحاً أنشيرات بن أنتفوا عما رزقاً كم والحرام لا يجوز الانفاق منه شرعاً قال الله تعالى أنتفوا عما رزقاً كم والحرام لا يجوز الانفاق منه

۱۳۹۳ - ۱۰ ف والضلالة - ۲۰ اللسمبن - ۲۰ ۱۹۸۹ - ۲۰ ف المفاين - ۱۰ ۱۹۸۹ - ۲۰ ف يتدم - ۲۰ ف يتدي - ۲۰ ف ي

363 () ナウュー A) Ao(11 - 4) ナウラママベー 3) eax(1 -

والحق الذي لا غبار عليه إيَّاكَ كَمْبُدُ عافظة على العبودية وإيَّاكَ

٣٠٤ امتثال امر الله تمالي لم يعبد الله ولم يحفظ حدود الله تعالي

وعلى رأي الجبرية العبد ابدًا في الخذلان اذ هو خاذل نفسه عن

ان الموكول الى حوله وقوته في خذلان الله تعالى والمتوكل على حول

الله وقوته في توفيق الله تعالى فعلى راي القدرية العبد ابدًا في الحذلان

اذهو موكول الى حوله وقوته ولم يستمن بالله ولم يتوكل على الله •،

والتكليف مظهر والكل مقدر والمقدر ميسر لا خلق له فالحماصل

يكون على كفره ونفاق اثره على خلاف فطرت فالتقدير مصدر

والطبع من قساوة في جوهر جبلية اكتسبها من اصل فطرته وربما "

۸) ا .. ۱۹۹۲ - ۱۱۰ افهذه - ۲) ب تربيد ف نوابيد - ۲۰ ۱۳،۱ - ۱۵ احياته -۱۰) ب ف زجزا - ۱۰ ب وکلنه ف وکلنه م و الفدور - ۸) ا الوکل

## القاعلة التاسعة عش

والارزاق مقدرة على الآجال والآجال مقدورة عليها ولكل عادث

بقلبك من المنعم فضلًا فتحمده قوكًا ولا تستعملها في المعاصي فعلا

عند أجل معلوم كان الامركا علم وحكم فلا يزيد في الادزاق زاية

ولا ينقص منها ناقص فاذا جا. اجلهم لا يتاخرون ساعـة ولا

يستقدمون وقدقيل ان المكتوب في اللوح المحفوظ حكمان حكم

مطلق بالاجل والرزق وحكم مقيد بشرط ان فمل كذا يزاد في رزقه

نهاية ليس تختص النهايات بجياة الحيوانات وما علم الله أن شاء كينتهي .

وكلا القولين صحيح اذا اعتبر فيهما الخصوص والعموم ولا مشاحة

في المواضعات والشكر على النعم والارزاق واجب وهو ان تراها

#### ني انبات البوات

• ، هو فعل لا يدل على الاختصاص بشخص معين سوى اقترانه بنفس ., البنفس دعواه وقد علم ان الحبر محتمل للصدق والكذب ام بدليل • وجماعة من الشيعة الى القول بوجوب وجود النبوات عقلًا من جهة ان يكون فعلًا معتادًا ولا يختص ذلك بهذا المدعي فلا يكون دليلًا اخر ُ يقترن به وذلك الدليل ان كان مقدوراً له فهو ايضاً مقدورة وان لم يكن مقدوراً له ولكنه مقدور بقدرة الله تمالي فلا يخلو اما وان كان فعلًا خارقاً فمن اي وجه يدل على صدقه والفعل من حيث وجود النبوات عقلا ووقوعهما في الوجود عياثا وتنتفي استحالتها بتحقيق وجودها كماثبت تصورها بنفي استحالتهاأ اللطف وصارت الاشمرية وجماعة من أهل السنة الى القول بجواز البراهمة والصابية الى القول باستحالة النبوات عقلا وصارت المعتزلة فظاموا بم يعوف صدق المدعي وقد شاد كناه في النوعية والصورة وتحقيق المعجزات ووجوب عصمة الانبياء عليهم السلم صارت

واجله وان فعل كذا نقص منهما كذا وعليه حمل ما ورد في الخبر .. من صلة الرحم يزيد في العمر وقد قال تعالى وَمَا يَعْمُرُ مِن مُعَمِّرٍ وَلَا يُنَهُمُنُ مِن مُمْرِهِ إِلَّا فِي كِتَابٍ لَّ وقوله يَبْحُو ٱللهُ مَا يَشَاءً وَيُشِتُ وَعِنْدُو أُمْ ٱلكِيَّابِ '

المذكرين آيلُ الى جسم باب معرف الصدق في دعوى النبوة - سم، ف سد مم ب ٩٩٥ ) ن ز ثبوت -- ٩) ب ن ز ومدرك الاستحالة على مذهب (ف مذهبين)

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 27

۱۹ ۱۹،۵۷ ب ف زين قبل أن تبرأها (وهو من ۱۹٬۷۰ – ۱۰) ۱۳،۹۱

 المذكلم هو الله او بم عرف أن المتوسط ملك يوحي اليه وبم عرف ١٩٤ ٠٠ واذهانهم وكياستهم في مدادج النظر وايضاً فن ''استعهلووجب امهائه يعطل النبي '' عن الدعوة فان عاد اليهم ''قانو انخن بعد في مهلة النظر ذَلَكُ اللَّكُ أَنَ الرِّبُ هُو الآرِّرِ المُسْكِلُمُ فَمَا الجُوابِ عَن هَذِهِ المُسْئَلَةُ اولًا ثم يبلغ عنه او يسمع من " سمع منسه فبم عرف النبي" بإن هذا كلامناعلى نفس الدعوى • فهل يجب على الذي امهاله ام لا فان لم يمول فقد ظلمه " إذ كلفه ما لا ثم إذا كان النبي" مبلغاً عن الله تعالى فلا بدوان يسمع أمره وكلامه فليس لك علينا حكم بعد الأمهال ولم يثبت عندنا صدقك أ فنسمك ولا يتقرر ذلك بزمان معين بل يختلف الحال' باختلاف الاشيغاص قبيم وإذا امهله فيلزمه ان لا يعوداليه حتى ينتهي النظر نهايت ه وزماناً ولم يمله فقد ظلمه وامره بجبرد التقليد والتقليد اما كفر واما مم في معجزة هذا المدعي بعينه يطيق وذلك ان العلم اذالم يحصل الا بالنظر والنظر يستدعي مهلة الما الكلام على بينة الدعوى فنحن اولًا ننكر ما كيتموه فَغُولُ امْهَايَ حَيَّ انْظُرُ فِي هَذُهُ الأَبُوابِ وَاقْطُعُ هَــٰذُهُ المُراتَــ

فان من - ۱۳ ب ف يطل - ۱۰۰ اليد - ۱۰۰ ب ف زيد - ۱۰۰ از علبه السلم - ١١١ ن عن ٣) ايجب - ١٠ ن الرسول - ١٠ ب ا ١٠ - ١٠ اظم - ١٠ ب ن أو → > ن فلزم الحاب ن ينعي الحان ن ١٠٠٠ ن ن ند الحان ن

٧٩٠ والعلم به ليس يقع بديمة وضرورة فلابد من نظر واستدلال في افعاله ٣٩٦ و إذا احتملت الوجوه عقلًا لم تتعين جهة الدلالة فانحسم باب الدليل الدعوى التي قدرةوها فانه يجيل خلق الايات على مشيئسة الله تمالى كما اخبر كتابكم ثمل إنماً الايمات عند الله وكما 'يشعرُ كم أنها إذا بَهَاءَتُ لَا يُوْمِنُونَ ' وكم من نبي سئل اظهار الاية فلم يظهر في الحال دعواه وللاقتران اسباب اخر محتملة كما لخرق العادات احوال مختلفة من كل وجه اما نفس الاقتران فربمها لا يتفق في بعض الاحوال اذ الناس وهو مجهول الحال عند الكل أني رسول الله اليكم فطولب على مقتضى الدعوى ووجب على الله اجابته في الحال الى ذلك كان استدلالا' بتغيرها على حدوثها وبحدوثها على ثبوت محدثها ثم النظر بالاية وجب عليه التضرع الى الله في استدعا، الايه الخارقة للمادة الايجاب اولى على الله ورسوله من الخلق وهو عكس ما رمتم اثباته •، الفعل فعل الله تعالى وهو منوط بشيئته فكيف يوجب المدعي على الله فعلَا يفعله في تلك الحال وليس يدعي النبي على اصلكم هذه ، ادعى الرسالة فقسال المدعو العلم بالرسول يترتب على العلم بالمرسل على يده فلئن كان أظهور الاية في بعض الاوقات دليلا على صدقه فعدم ظهورها في بعض الاوقيات يجب ان يكون ايضاً دليلًا على.. كذبه وليس الامر كذلك على اصلكم فاذا قال واحسد من عرض مُ مسئلة النظِّر والاستمهال فيه يفضي ْ الي افحام الانبياء فانــه اذا

 ب نيودى - ان فالدي ۱۹۷ ا) ب ف ليستدل -

• ' كثرتها حضور ثم ان رجلًا من عرض الناس اذا قام بين يدي ذلك . ا من سنة الله تعالى انه لا يظهر امرًا خارقًا للعادة 'على يدي من يدعي • ولا يضاهي استحالته استحالة دعوى الالاهية بل هو من الجايزات وله ان يختار منهم واحدًا لتمريف امره ونهيـه فيبـلـغ عنه اليهم فان من له الخلق والابداع له الاختـيار والاصطفا. وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ العقلية فله الواجبات الحكمية فبقي كون الحبر والسدعوى على " بلـعوى النبي ' نازل حنزلة التصديق بالقول وذلك انه متى عرف ومن له الامر والخلق والملك أله ان يتصرف في عباده بالامر والنهي وَيَخْتَار فلا استحالة في هذه المراتب ولا استحالة في نفس الدعوى الرسالة عنداً وقت التحدي والاستدعاء الا لتصديقه فيا مجري! ..ه فكان المعجزة بالفمل كالتصديق شفاهأ بالقول ونحن نعلم قطمأ في صورة من يدعي الرسالة من ملك حاضر محتجب بستر والجاعة على به واجتماع هذه الاركان انتهض قرينة قطعية دالة على صدق المدعي وأية صدقي في معواي انه يجرك هذا الستر إذا استدعيت منه ثمقال ايها الملك أن كنت صادقاً في دعواي الرسالة عنك فحرك هذا الستر احتال الصدق والكذب واغا ترجع الصدق على الكذب بدليل^ الجمع الكثير من الخلق وقال ايها الناس اني رسول هذا الملك اليكم وللمشكلمين طرق في اثبات المرجع أحدها أن اقتران المعبزة

م) ازواللك - •) ب ن لان له - ١) ا ـ - ٧) ب ن بل من - ٨) ب ن بل من - ٨) ب ن بذل ه - ١٠٠٠ ب ن بذل ه - ١٠٠٠ ب ن ندل المعم - ١٠٠٠ ب ن عد نو المعم ب ن از الا - ١١٠ ب ن عد نو ابن از الا - ١٠٠٠ ب ن غد نو - ١٠٠٠ ا واتيت نو مدن دعولي ابة - ٠٠٠ ب ن غدى ا من اجتم - ٢) ا واتيت نو مدن دعولي ابة -

٢٠٩ حيث اقترانه بدعواه لم يدل ايضاً لان اقتراب بدعواه كاقترانه عن الانبيا. من قلب العصا حية' واحيا. الموتي وفلق البحر وخروج الناقة من الصخرة الصماء وتسبيح الحصا وانشقاق القمر فان جنس وقوع ذاك ثم بم تنكرون على من يرد الخوارق الى خواص الاشياء ذلك مستحيل الوجود فنحن اوكر نمنع حصولها فهاذا دليلكم على فانا نجد حصول امثــال ذلك من الجادات على يد من لا دين ً له ً • واستسخار الروحانيات واستخدام البكواكب العلوية علوم معروفة والممل بها من المجايب المحبزة والغرايب المفحمة^ فما انكرتم ان ما من تحريك ما خصوص ثم التعزيج والتدجيم والتبغير لوعلم الطلسمات كالامطار التي تحصل من اصطكاك الاحجار وكالرياح التي تهبّ وجه دلالة المعبزة على الصدق فانه من حيث هو فعل دل على قدرة اتى به هذا المدعي من جنس ذل ك ثم الواجب عليكم ان تثبتوا " الفاعل فقط من ' هذا الوجه لم يدل على صدق قول المدعي من بحدوث حادث اخر من قول او عمل ثم لم يسدل نفس الاقتران عمو حق او باطل فكيف دل هاهنــا وايضًا فإن عندكم يجوز خرقً .. العادات على يدي مدعي الإلاهية ولم يدل ذلك على صدق دعواه فكيف يدل على صدق دعوى النبوة فال اهل الحق قام الدليل على إن الرب تعالى خالق الخلق ومالكهم

• المعزز والإحكام لما دل على العام لم يدل علي الجهل كذلك دايال وهو محال لتناقضه و كها ان الوقوع اذا دل على القدرة لم يدل على الصدق لا يجوز ان يكون دليلا على الكذب وهذه الطريقة احسن واذا قدر كونه كاذبا انقلبت الدلالة على الصدق دلالة على الكذب واحدوهو ان يكون المدعي في حال ما يدعي مستجاب الدعوة بالاية حتى تكون الاية دالة على صدق حالته ودرجته عند الله تعالى

٠٠ كان ذلك من قبيل مقدوراتهم ولهذا عد بعضهم اعجاز القرآن من . اثبات غير المعتاد اما المنعم فكالجنس من الحركات الاختيارية مع الصادق عن الله تمالى وذلك ان المعبزة تنقسم الى منع المعتاد والى تيه بني اسرائيل فيقطع الطريق ومنع السحرة من التخييل وحصر سلامة البنية واحساس التيسير والثاني في عمرى العادة ومثال ذلك المعارضة بمثل ما جاء به النبي عليه السلم من جنس المعجزات وان زكريا من الكلام المعتاد ويجوز ان يقسدر صرف الدواعي عن هذا القبيل وهو مذهب مهجور ويجوز ان يقسدر منع الناس عن على المارضة بالدعوى فضلا عن ممارضته بالخارق للعادة ويكون التحدي بثل ما تحدى به النبي من جنس المعجزات فلا يقدر احد وومِه أَمْرِ نقول أَنْ قَرِينَةَ الصدق ملازمَة لتحدي النبي ٢٠٥

ای ن پستجاب  $\dot{\mathbf{v}}$  = •) |  $\dot{\mathbf{v}}$  (  $\dot{\mathbf{v}}$  = 1) |  $\dot{\mathbf{v}}$   $\dot{\mathbf{v}}$   $\dot{\mathbf{v}}$  = •) |  $\dot{\mathbf{v}$ المبهور - ٨) ب نن ز والنحدي - ١١) ا ـ -٢٠٥١) ب ف ١٠٠١ ) ب ف ز من المداد ١٠٠١ لماء كالمبع ١٠٠١ ب

١٠٥ الفاعل وباختصاصها على ارادته وباحكامها على علمه كذلك دلت، فحرك في الحال علم قطعاً ويقيناً بقرينة الحال انه إراد بذلك الفعل تصديق المدعى ونزل التحريك منه على خلاف العادة منزلة التصديق فكذلك في صورة مسئلتنا هذه فاذًا المرجح للصدق هي القراين الحاصلة من اجتماع امور كثيرة منها الخارق للعادة ومنها كونه مقروناً • بالدعوى ومنها سلامته عن المعارضة فانتهضت هذه القراين بجعوعها دالة على صدق المدعى نازلة منزلة التصديق بالقول وذلك مثل أالعلم بالقول ولم يشك واحد من اهل الجمع ان الامر على ما يجري به المدعي الحاصل من ساير القراين اعني قراين الحال وقراين المقال بوقوعها مستجابة لدعاء الداعي لا لدعوى المدعي على ان له عند الله ان يكون في دعواه كاذبًا على الله تمالى وهذا هو حقيقة النبوة الكذب وهو متناقض ونحن لا ننكر ان يكون شخص من حالة صلق ومقالة حق ومن كانت دعوته مستجابة عند الله يستحيل وذلك ان استجابته في امور لا يقسدر الخلق على ذلك دليل على صدق هذا الداعي ولو قدر الداعي كاذبًا في نفسه على الله اقبح •، ننكر ان يظهر خارق للعادة على يد ساحر لكن الشرط في الامزين الاشخاص مستجاب الدعوة ثم ينقلب حاله الى حالة الاشقياء كالا كذب وهو الرسالة عنه بما لم يرسل انقلب دليل الصدف دليلا على وومِه الهر الاية الخارف له المادة كما ّ دلت بوقوعها على ْقدرة

٣) ب ن جكم قرينة - ع) الله - ه) الله - دسه ) ب ن قدر المالق - · うらら - いういず・ ١٠٥١) في حال - ٢) ب في المنجابة الدعوة - ٣) احال - م) اذلك

ثم الجواب عن شبهات المنكرين ان نقول قولكم ان اقتران المعجزة بلىعوى الملدعي لا ينتهض دليلا على صدقه فان نفس الاقتران بالاضافة الى دعواه او الى غيرها من الافعـــال او الاقوال بمثابة فتول سبيل تعريف الله تعالى عباده صدق الرسل بالايات الخادقة للمادة كسبيل تعريفه اياهم" الاهيسه بالايات الدالة عيبا الخاتمية للمادة كسبيل تعريفه اياهم" الاهيسه بالايات الدالة عيبا بالتعريف قد يكون بالقول اخرى والتعريف عن بالتول قد يكون تنبيا على صدف بتعجيز الخلق عن المدلكة وكما عم المدلكة وكما عم معادضته كما المرلكة المصطفى القرآن وقال فأثوا بشورة من ميلوا عبي صدق الدي الايكة وكما عم والدي الاخر ولما ثبت صدق الاول كان مبشرا بمن بعده الى الاول فكان والميان متواد والمين الاخر المائية والمائة متوازة والكلمات متفقة والدعوات متحدة والكتب والصحف متصادقة والسيوف على والدعوات متحدة والكتب والصحف متصادقة والمليات ميفيد المين ين نصدة قاية ومن اصطفاه الله عز وجل لرسالته من عباده واجبهاء الدعوته قاية ومن اصطفاه المؤ الفاظه واغلاقه واحواله ما يعجز الخلايق عن كساه ثوب جال في الفاظه واغلاقه واحواله ما يعجز الخلايق عن

٣٠٥ فتتحير العقول وتنحصر الالسن وتستراجع الدواعي وتنعجق رسول الله اليكم" وآية صدقي ان لا يعــارضني معارض في نفس. دعواي هذه والنفوس متطلعة والالسن سليفة والدواعي باعثة الدعاوي لست اقول لا ينكره منكر بل اقول لا يعارضه معارض نبي من الانبياء "عن قرينــة الصدق ولا تتأخر الدلالة عن نفس نفسه عجزاً مع استمرار عادته بمثل ذلك التحدي فيقول الني اني بثل التحدي والدعوى فيقول لاً بل اني رسول الله اليكم ولهذا لم لهذه المعجزة قرينة متصلة بنفس الدعوى حتى لا تخلو قط دعوى نجد في قصص الانبيا. من عارضهم بمثل دعواهم في حال التحدي ولا .. لهُ في نفسُ عُ دعواه بل مسلمًا له من وجه ومتحكمًا من وجه ومن التحدي وهذا ابلغ في باب الاعجاز فان المتصدي للممارضة يجس من استمرت هذه الدعوى لاحد من بعدهم ولايلتفت الى ما يحكى عن مسيلمة الكذاب انه ادعى الرسالة عن الله تعالى فان من كتب الى نبي الله اما بعد فان الارض بيني وبينك نصفين لم يكن معارضًا ادعى الرحمانية في الحالة الثانية لم يكن ثابت القسدم على الدعوى • الاولة وكان من حقه لوكان منازعاً له أن يقول اني عبد الله ونبيه لا شريك اللهُ في الرحمانية وشريك رسوله في الارض فاعرف هذه الدقيقة ' فأن فيها سرًا و ' غورًا

<sup>(</sup>۱) ب مالية ن . – ۱۱...۱۲ ن . – ۱۱ ف فخسر ۱۳۰۰ ) لوغفق الدواعي – ۲) ن . – ۳) ن المنصرة – ۱،۱ ـ – ۱۰) ب ن مجمكماً عليه – ۱۱ الدعي – ۲۷ ب ن . – ۸) ب ن رسوله – ۱۹ ف المفتح – ۱۱) ن ولما

ما لا يطاق ' وهو كما لو ' كلف عباده بمرفته ثم يطمس عليهم وجوه ادلته واذ لا طريق الحالتصديق الا بالقول والفعل ولاطريق الى ذلك القول تمين الفعل ولريما يعرف الملايكة بالقول ويمرف الناس بالفعل ٢٠٠ ولريما يعرف الفعل المين أعي تمريفها منفل ثازل منزلة القول ولريما يعرف النام بالفعل ١٠٠ اوبقول دال دلالة الفعل وليس ذلك التمريف المجاباً عليه تمالى وتقدس الواجوباً له حق لا يودي الى التحجز في نصب الادلة وحق لا يفضي الرسل بتكذيب في خبر الاستخلاف وحق لا يكون على الله حجة بعد واذا ارسلت فهلا بنيت لنا طريقاً ودليلا يتوصل به الى صدق واذا ويتوصل بعيمه لم معرفتك وطاعتك

وفو لكم ان الرسول مجيل زول الاية الى مشيئة الله تمالى قلنا تلك الحوالة من ادل الادلة على صدق القالة اذ لو ادعى الاستقلال باظهار الايات ماكان مخبرا عن الله تمالى بامره ولا داعياً الى الله بإذنه فهو في "كل حال " من الاحوال يثبت حق موكله ويظهر العجز من عليه السلام ان لا يكون موكولا لنفسه" طرفة عين فلا ينطق عن الهوى ولا يتحرك الاعلى متز الهدى وذلك هو العصمة الالهية المقيمة لنفسه المقومة الذاته ولئن كان النطق فصلا ذاتياً لذوع الانسان

٥٠٥ لئلا يكون للناس على الله \* حجة بعد الرسل ونعيد ما ابديناه آنفاً وَ أَلَهُ لَ يَصَطَفِي مِنَ أَلِمَلا يُكُدِّ رُسُلًا ومِنَ أَليَّاسِ رسلًا مبشرين ومنذرين معارضته بشيء من ذلك فيصير جميع حركاته معجزة للناس كماصارت حركات النساس معجزة لمن دونهم من الحيوانات ويكلون مستشبع جميع نوع الانسان كما صار الانسان مستسخراً جميع انواع الحيوان وان كل من دبّ ودرج ليس ُ يتلقى من الله حدوده واحكامه ولا بالاحكام والحدود ومن القضايا العقلية أن نوع الانسان يجتساج الى اجتاع على نظام وصلاح وان ذلك الاجتاع لن يتحقق الا بتماون ١٠ وتمانع وان ذلك التعاون والتمانع لن يتصور الا بجدود واحكام وان تلك الحدود والاحكام تجب ان تكون موافقة لحدود الله واحكامه له أن يضع من عند نفسه حدودا وإحكاماً فلزم العقبل ضرورة أن وقضاياها وافقتمونا ولم يحتج بالموافقة بل قام الدليسل الواضح على ان لله تمالي تصرفا في عباده بالتكليف والامر وعلى حركاتهم على عباده أوهذه قضايا عقلية بيننا وبيذكم وانما حقيقسة القول ايل يكون بين الناس شرع يفرضه شارع يتلقى من الله وحياً وينزله تنزيلا •، الى تعيين الشارع فنغول اذتم معاشر الصابية والبراهمية المعولون' على عبرد العقول

فنفول لن يتحتم على الله تعالى تعريف صدق من اصطفاه لرسالته وتعيين شخص من اجتباه لشريعته فانه يودي الىالتعجيز والى تكليف r) \( \therefore\) is the second of the secon

١٠ ويشار كه فيسبح ويقدس ويبيت عند ربه فيطعمه ويسقيه وتناء والسلم قال علي "ملة ابيكم ابرهيم" وقال إني أمرت أن أكون أول • سلموا الرسالة للجسانيات واوجبوا التوجهالي اشيخاصهم ولم يتغذو مَنْ أَسْلَمَ \*' وَقَالَ انِي وجهتُ وجهي الاية وغيرها من الايات وفيسه فصول كثيرة ذكرناها في كتاب ! الملل والنحل وَالأَرْضَ' حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينِ' وبذلك امر خاحم النبيين عليه الهياكل فتقربوا اليها وذلك عودالى الصورة والاصنام والحنف اصناماً الله ولا اعتقدوا النبيين ارباباً لكنهم قالوا لهم طرفار البشرية يشاكل فوع الانسان ويشاركه^ فيساكل ويشرب وينساء عيناه ولاينام قلبه ويموت قمالبه ولا يموت روحه والمناظرة بين الفريقين في اول الزمان كانت قايمة وقد اظهرها' الخليل صلى الله عليه حيث قال إني بريه عما لشركون إني وجهت وجهي للذي فطر السَّموات الى هيا كلها من الكواكب السبعة وعملوا الاشخياص على صورة بشرية ورسالة قل سُبِحانَ رَبِي هَل كُنْتُ إِلَّا بَشِرَ الْسُوكَ" فبطرف ويستيقظ ويجيى ويموت وبطرف الرسالة يشاكل نوع اللايك كَفُرُا رَسُوكًا واذا بيناً أن البشرية لا تنافي الرسالة فقد اثبتنا جواز انبعاث الرسل والصابية سلموا الرسالة للروحانيات واوجبوا التوجه واما الجواب عن مسئلة اسهال النظر وافعام الانبيا فسانما يلزم ٨٠٥

١٠٠ (١) ١٩٠١ – ١٠) في اثبتا – ١٠) في القول والاجسام – ١٠) في الاصنام – ١٠) في والا – ١١) في المنام – ١٠) ١٠ هـ ١٠ مـ ١٠ الله – ١٠) في المنام – ١٠) في المنام في الله الله منافقال له ظهره – ١٠) ١٩٠٨ – ١١) في مسلما – ١١،٠٠٠ في المنام المنام فقال له المنام حنبنا ١٩٧٧ – ١١) خالب في كتابنا الموسوم بالله المنام وي بن في المنام المنام – ١٠)

فَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَمِيْ يُوَحَىَ "فَصِل ذَاقِ لنفس النبيَّ مَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَا وَمِيْ بِلِعِبَارة وَنقول انتم معاشر مواليلة السلم اعرف الاشارة ولا تواخذي بالعبارة ونقول انتم معاشر السام في عرفتم صدقمها المجرد اللدعوى والحبر ام بدليل ونظر وكل ما قدرتموه دليلا في حق شخص واحد ثبتت به نبوته او على الجملة. ولمنقه في جميم اقوال مفهو دليل المخبر الثاني والشالف وان احاتم الرسالة في الصورة البشرية فيهما بشر مثلكم وانتم مخبرون عنهما

فامد فاتم انها كانا حكيمين عالين لا نبيين مرسلين قيل وبم وجب عليكم اتباعها والمحافظة على حدودهما واحكامها وانتهاج مناهجها وافيكم أيباعها والمحافظة على حدودهما واحكامها وانتهاج مناهجها وفي الدعوات والصلوات والصيام والزكوات وقد تساوت اقدامكم وانقول والانفس وتشابهت صوركم في البشرية والانسانية ومن عبب ما يلزم منكري النبوة أن من انكر النبوة فقد اقر بها من حيث انكرها فإن النبوة لا معني لها الا الخبر عن الله تعالى رسولا فقد ادعى الرسالة لنفسه فكان انكاره اقراراً وعاد انكاره أسليماً ومن سلم إن لله على عباده تكليفا وامرا فقد سلم أنه يرسل وسولا وإنما الذراع وقع في إن الرسالة هل تتصور في الصورة البشرية المراتم أن يؤويثوا إذ جاة ممم ألهدك ألا أن قيا أوا أبمث ألله من من الأ

۲۰) ۴٬۲۰ (۲۰ - ۲۰) ب ق عناده - ۲۰) ب ف واقع

الافحام على من قال بالمهلة ويجب على النبي لمهال النظر وذلك مذهب المتزلة واما من قال بانه لا يجله ولا يجب عليه أن يجلسه بل يجيب

أن جائم ذور من ربيم على رجل منم ين الد عيرة واما هود بسده فال يا قدم أعبدوا ألله ما يكم مِن الد عيرة مَ قال وَلَكِين رسول فال يقدم أعبدوا ألله مَا لَكم مِن إلد عَيرة مَ قال وَلَكين رسول فال من ربياً ألين أبيت التوجيد مم البيدة واما صالح بميده قال وربيم واما لوط فانه كان يدعو الناس بدعوة الحليس وما جوى وقال آتبندون ما تتحور وقال آتبندون ما تتحور وقال آتبندون ما تتحور وقال آتبندون ما تتحور وقال آتبندون ما تتحيين والعمل وكان من اطهر ما يتمور ولا ينيو وقال آتبندون ما يدمو والمنان اولاده الى زمن موسى عيد السلم وكان من شأنه مع فرعون من يأليك فاتبيد التوجيد بيريد وما رب العالين فين ربكا ما يا موسى عيد السلم وكان من شأنه مع فرعون وما ين عق عليه التوجيد بيرين أعبد الماين فين ربكا الموسى المنان في جواب من ربكا قال ديا الماين قال رب العالين قمن ربيكا يا موسى وما يينها وفي جواب من ربكا قال ديا المناية معه بالباته معه بالباته مع بريا الموسى المنان في تمان به البداية معه بالبات معه بالباته مع بريا الموسى المنان في مين المعد ما تور الدوجيد البدوة كحال عيمي مع بني اسرائيل اذ قال قن من بي البداية معه بالبات المعلى مع بني اسرائيل اذ قال قن من بينائم بينية من زبيكم و من بينائم ما بينائم ومن من بينائم ما بينائم على ما بينائم بينائم ما بينائم بينائم بينائم بينائم ما بينائم بينا

غيرك وهذه هي ابتدا الدعوة بياأيم ألناس أعبدوا رئبكم أألذي خلقكم

تعرف ضرورة انك لم تكن فكبت وما كنت بنفسك بل بكون أ

لا عكنك انكاره وهو احتاجك الى صانع فاطر حكيم اذكنت

بانى جئت لارفع المهلة وارشدك الى معرفة المرسل بأن اخبر عنك ُ بما

واللزين مِن مَن مَل كُم لَمَل كُم التَّمُونُ فكيف يهل موركله الى نفسه

وهو ماموز بلنعوة الناس الى التوحيد والمعرفة حالة فحالية وشيخصاً

فشخصاً والاستمهال انما يتوجه اذا خلت الدعوة عن الحجة اللزمة

والدلالة المفحمة فإن من تحققت رسالته في نفسها وتصدى لدعوة "٠٠

الناس الى وحدانية الله تعالى لا يخل دعوته عن الدلالة على التوحيد

اولا ثم يتحدى بالرسالة عنه ثانياً اعتبر حال جميع الانبياء عليهم السل

في دعوتهم الما ادم ابو البشر فقد ثبت صدقه باخبار الله تمالى ملايكتـاً إني َجاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً فلم يكن في اول زمانه من كان مشركاً ۳۰۰۰۳) ب ف واوجب الني الناظر – ٣٠ ب ف يلزم – ٤٠ ب ف ـ – • ) ف اخبر عنه رباً ب اخبرك بما – ١٠ ب ف بكوّن – ٢١ ١٩١٩ – ٢٠ الدعوى – ٨ ب ف زخس – ٢٠) ف ـ

4 (11.11 - 11, 4 (1 - 11, 4 (4 - 1, 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 14) 4 (4 - 1

١٠٥ فسجد له بامره ومن لم يسجد فكانه لم يصدق فاستحق اللعنة وهو

فيدعوه الى التوحيد وحين امروا بالطاعة فن صدق الله تعالى في خبره 10

اول من كفر واما نوح عليه السلم فاول كلامه مع قومه ان أعُبُدُوا أللهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرَهُ ' فاثبَت التوحيد عُم النبوة فقال أَوْ عَجِبتُم

و اما الجواب عن ردّهم الخوارق الى الخواص والتنجيم" وعلم السحر" والطلسات قلب لا يذكر العاقب حصول العجايب من الخواص والعذائم لكن امثال هذه الغرايب ليست تخلو قط عن حيل الخواص والعزائم لكن امثال هذه الغرايب ليست تخلو قط عن حيل وتسبية تنضاف اليها من مباشرة فعل وجمع شي. الى شي. واختيب الرقب وتعزيم قول واعداد الة واستعداد مادة " وبالجلة " من مزاول " ١٣٧ وفعل وقول من جهة " المدعي بحيث يتبين " لماناظر ان ذلك ليس فعيلا

۳) از طیه السلام – ۱۵ الدي رمانه – ۱۰ الرسول ما ادّعاه ب للمرسول – ۱۵ الدعو وانّی ف الدعوة وان (ب واغا) – ۲۰۰۷ ف الدالتي – ۱۸ ف ز له – ۱۹ ف س – ۱۹ ف س – ۱۹ ف س – ۱۹ ف س – ۱۹ ف ف س – ۱۹ ف ف المبز والتعزيم – ۱۹ ف المبز
 ۳) د س م ۱۹ ف المبز
 ۳/۱۰ د ۱۱ م – ۱۹ ف المبز

TIO DO - - 1) leage lings -

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 28

١١٥ واغالم يلزم تكليف ما لا يطاق اذالم يكن المستمع مسمكناً من اكمل ورسالته ارفع واجلكان يبتدي تارة مع عبدة الاصنام بالبات التوحيد ثم بالنبوة يَا أيَّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبُّكُم الَّذِي خَلَقَكُم اثبتً احتياجهم ضرورة الى فاطر وشاركهم في ذلك من قبلهم وَأَلَّذِينَ مِن قَبْلَكُم كَمَا قَرَدَاحَتَاجِم إِلَى الْحَالَمَ فِي وَجُودُهُم قَرَدَاحَتَاجِم اللَّهُ وَاللَّهُ فِي الْمُ اللَّذِي جَمَلَ لَكُمْ الْلاَدْضَ فِرَاشًا وَاللَّسَاء بِنَاءً". للهُ رَبِّ فِي مِنْ بِنَاءً مِنَاءً بِنَاءً لِللَّذِي جُمَا ثِرَبِي عَلَى مُنْدِيًا اللَّهِ ثُمْ قَرْدِ بِعَدِ ذَلَكَ نَبُوتِهُ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَبِّبٍ عَمَا ثُرَّانًا عَلَى عَبْدِيًا اللَّهُ ثُمْ قَرْدِ بِعَدِ ذَلَكَ نَبُوتُهُ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَبِّبٍ عِمَا ثِرَانًا عَلَى عَبْدِيًا اقترانًا لا يمكن للمستمع الاستمهال وليس ذلك امرًا بالتقليد" فان .. التقليد" قبولً" قول الغيرً" من غير حجة وفيها تقرر حجتان مفحمتان فَاثُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ الاَية بمِعناها دالة على التوحيد وبظاهر لفظهـــ ويُبيتُ الاية حتى كانت الاية بعذوبة الفاظها ورطوبة عباراتها الخارجة عناده وبطل استرشاده هذا هو طريق الدعوة النبوية والحنجة العقلية ۱۰ − ۱۰ ب ن اغبر عن ۱۰ ما ب ن ز خالق ۱۰ ما ن وشارک ۱۰ ال معربا - مى ب ف لكتها - مى اونظم - مى ف الفسط المافية -・い ナンタガリー 11...101. - 1いう. أللهُ إِلَيْكُمْ جِيمًا أَلْذِي لَهُ مُلكُ السَّمَواتِ وَأَلْأَرْضِ لا إِلَهِ إِلا هُو يُعِنِي . عن نظم الشعراء وثثر الفصيحاء الخارقة لعاداتهم الجارية وعباراتهم الحقيقية وحقايقها المنوية دالة على التوحيد واقترنت المدلالتان الاستاع والنظر والتدير في كل ما يستمعه ويعقله حتى لو انكره ظهر

بتلك الاجابة كرامة له وإنعاماً عليه ولم يقدح في علمه ذلك تجويز المجوز أن ذلك ربما يقع اتفاقاً أو بسب اخر فاذا كان مثل ذلك معلوماً في الجزيات لكل شخص شخص عرف مواقع نعم الله تعمال على عبده وكان بصيرا بزمانه مقبلا على شانه فا ظنك مجال من أصطفاه الله تعالى من خليته واجتباه من بريته وقد تبين إنه يتفاقي أن أمروهم

قال المسكرود ولنا استولة اخرى وجب عليكم الجواب عنها منها منها ان الحادق المادة اذا تكرد وتوالى صاد معتادا بالاتفاق فالم يومنكم في الحالة الاولى انه من المسكر دات المستادة في ثاني الحيال في زمن السكليف فانه أخوال الستم تشترطون أن يكون الحيادي في زمن السكليف فانه أخر الزمان تنخوق العادات كلها فتسكور لأ تندرج تحت قوة البشر ولا يتوصل اليه بالحيل بل تحصت فعلا لا تندرج تحت قوة البشر ولا يتوصل اليه بالحيل بل تحصت فعلا في الأن فلا يكون ذلك دليلا على دعوى هذا المدعي فالعاقل في الأن ألتكليف ربا يتوقع ان تتوالى الايات فلا يحصل له العلم ١٥٠٥ بكونها اية على صدقه ما لم يامن التوالي والتعاقب بل يورثه ذلك توقناً وتربطاً

 ۱) ن مجوز ( س) ب ن وقع س ع) ا ز (لذي س م) ن تشرطون س س) ا بان س م) ن يكور س م) ن ويكدر سه) ا ز معجزني س ۱۰۰ ب فدره ن قدر س ۱۱) ن نشل الد م ۱۰ و و ن يجمله س

١٥٥ التصديق فافهم هذه الدقيقة همذا كمن علم أن له عنسد الله دعوة وكم إذا اختص الفمل" بوقت وقدر وشكل دل على إرادة مخصصه ولا ينجم الطريق على قدرة الله تعالى في اظهار التصديق" بالايات •، بالصدق وكالم يختلف وجه "الدليل العقلي" على اصل الارادة بأصل بل يصرف عنه داعيه الدعوى ضرورة حتى لا ينقلب الدليل شبها يملم بالضرورة ان عظاماً رفاتاً رماماً" تجتمع فتحياً" شخصاً وتتشخص نفسه دل على قصده الى تصديقه ويخصيصه لرسالته أولو قدر ظهور مثل تلك المعجزة " على يد كاذب لم يجز ان" تقترن بدعواه النبوة بذلك الوقت والقدر والشكل ولن يقدر وقوعه اتفاقأ كذلك اذا التخصيص لم يختلف وجه الدليل على وجه تعلق الارادة بتخصيص •١ للهُ تمالى انشاء في الحال تصديقاً لدعوته لمجزة فانكل عاقل حيًّا من غير معالجة من جهة المتحدي ولا مزاولة امر عنه لا يكون ذلك الافعلا وصنعاً من الله تعسالى يظهر منه قصده الى تصسديق رسوله فانا قد ذكرنا أن الفعل بتخصيصه ' ببعض الجايزات يدل على اختص الفعل بوقت تحدي المتحدي دل ذلك على إنه اغا" اراد تخصيصه مستجابة فدعا واستجيب له علم ضرورة ان المجيب اراد تخصيصه ارادة الفاعل فاذا فعله عقيب دعوته" مقترنًا بلعواء وهو صادق في

ان فل الله - ۱ اب ف لدعواه - ۷ اف رميا - ۱۸ ب فتحی فتجی - ۱۹ ب فن رعاه - ۱۹ ب فتحی فتجی - ۱۹ ب فن رعاه - ۱۹ ب فن رعاه - ۱۹ با مدقه استون - ۱۹ بال رمالته - ۱۹ باب فن ذلك المعجز - ۱۹ فن - ۱۹ بال فن اربيا - ۱۹ بسلان ادلالة (المبل - ۱۹ باب فن - ۱۹ باب فن - ۱۹ باب فن - ۱۸ باب فن المبل المبل

الله تمالى فا بالكم ربطتم صدق الرسول أبالمعجزات هذا الربط ومنها قولهم هل للخلق طريق الى معرفة صدق الرسل سوى المعجزات الخارقة للمادات فان منعتم ذلك فقسد حصرتم القول وحسمتم الطريق على الله تمالى وذلك تمجيز وان جوزتم ذلك فهلا وبب ذلك وجوب المعجزة فا الذي جمل المعجزة اولى بالدلالة من ذلك الدليل "

و منها قولهم انكم لا تخلون عن دعوى علم ضروري في وجه دلالة المعجزة فتارة تدعون الضروري من حيث القرينة الحالية وهي اقتران التحدي بالمعجزة وتارة تدعون ذلك من حيث دلالتها على وصد المخصص الى التخصيص وتارة تدعون ذلك من حيث دلالتها على منزلة التصديق بالقول وتارة تدعون ذلك من حيث سلامتها عن المارضة فبلا ادعيتم الضرورة في اصل الدعوى انه يعلم حدق له

رائ فلنم ان قوله خبر يجتمل الصدق والكذب فيقال لكم • والاحتالات تتوجه الى هذه الوجوه ايضاً فبطل دعواكم الضرورة فيها خصوصاً والمنازع فيها على راس الانكار فإن يرفزا آرية يمرضوا ويقولوا يسخر مستمر وما تأتيهم مِن آية مِن آيات رتبهم إلا كانوا١٧١٥ عنها نمويضين ما نسبتهم الى العناد الصرف نسبوك الى الجور

۳) ب ق الرسل – ع) ف حسرتم – ه) ف الطرق – ۲) ب ـ – ۲) اعلوم فرورية – ۱۵ ز الىلم – ۱۰۰۰ ف صدق المخصص الم التصديق – ۱۱۰۰۰ الـ الـ ۱۱۰۰۰ و ۱۱۰۰۰ الـ ۱۱۰۰۰ المياد – ۱۱۰۰۰ المياد – ۱۱۰۰۰ المياد – ۱۱۰۰۰ المياد – ۱۰۰۰ المياد – ۱۰۰ المياد – ۱۰ المي

1 121 -

ر منها ان العقلاً كما يجوزون وقوع امثاله في ثاني الحال كذلك يجوزون وقوع امثاله في سالف الايام او في قطر اخر من الاقطار ً او ظهور ذلك بفعل فاعل اخر وان كانوا عاجزين عن معارضته فربما ً لا

يعزز غيرهم فعجزهم لا يدل على صدقه

ومزيا ان الشك في صدقه لكل واحد من الناس فيجب ان و

يخص كل واحد او كل جمع غيب او حضور بمعجزة خاصة وليس
يخون الرافع للشكم بل عندكم المعجزة الواحدة لجاعة من اهمل
ذلك شرطا على اصلكم بل عندكم المعجزة الواحدة لجاعة من اهمل
المجيزة والبصيرة كافية ويلزم التصديق على غيرهم من اهل التقليد
الاعجاز والتحق بالمتاد فاذا يلزمنا تصدين الانبيا، الماضين ولم
فيم في زماننا ما يدل على صدقهم وبما " يلزم اهل الاقطاد" في زمانه
ولم يشاهدوا ما ظهر على يده" من الايات وهذا مشكل
ييزر الايات على يدي كاذب ولا يظهرها على وفق" صادق فلا ذلك و
خدر في الالهية ولا هذا ينفعه في الربوبية وكثير من الانبيا، قب
خلت دعوتهم من المعجزة فعضوا على امر الله دعاة للخلق من غير
اليفات الى طلب الايات منهم ومن غير اكباب على طلب الايات من

۳) ن العلا – ٤) ب ن اقطار الارض – ٥) ب ن ظرياً – ٢) از قولم – ٧) ن الشكر – ٨) ن اذا – ٩) ف فيما – ١١٠ وربماً – ١١١ ف الاخطار – ١١٠ اعليه – ١١٠ ف ز دعوى الاخطار – ١١٠ ف من – ٢٠ ب ن ز ان الحق –

. و فول ّ نعلم ضرورة أن الصعود الى السما، والمشي على المسا، ١٠ عليه والعادة عادة له وكذلك لو ادعى النبي مدًا وجزرًا في جيعون • الفراتُ لم ينقلب دماً عبيطاً وهو جار جريانه في الاول مع انه مجوز وقت من الاوقات لا تخرج الدلالة عن كونها دالة لان لم لم يوجد والمجزة ايضاً ذات دلالة من حيث القرينة وجواز حصول مثله لا يرفع دلالة القرينة كمن عرف قطمًا مجكم قرينة اطراد المادة ان ما. ان تبكون الصفرة في الوجه غير دالة على الوجل لكن اذا اقتونت بها عن الجريان وهذا التجويز لا يدفع العلم الضروري وكذلك يجوز عقلا حال وسبب للوجل علم ضرورة انها صفرة الوجل لا صفرة المرض البشر وان لم تكن نقطًا لمادة الملائكة والجن والمعتبرا في كون عقلاً او وهماً من قضية قدرة الله تعالى انه قلبه دماً جارياً او يبس النهر وكذلك لوقال اية صدقي ان ينبت الله نخيلًا بجراسان كان ذلك اية معجزة له اقتران يدل على الاختصاص واختصاص يدل على قصد التصديق وإحياء الموتى وقلب العصاحية تسمى وامثال ذلك نقض لعادة البشر فاذا اقترنت بتحدي الرسالة او تصديق قول ما كانت اية وحجة على الاَيَّة حجة ' ان يِكُون ذلك ' نقضاً لمادة" من كانت الاَيَّة حجة كمان ذلك حجة لانه' نقض لمادتها وان كمان معتادًا لاهل البصرة ١٨٥

س) ازنم – م) ا س – ه) ف اللوان – ۲۰۰۰ اف التجوير لا يرفع على الضرورة – م) ف زغو – م) ف الملكية – ه) اوالمن والمنين – ۱۰۰۰... ا س – با ف المادة
 با ا تنف المادة
 با و با الانتا – م) ف خلله – ۳۰۰۰ ف وحصل ذلك كان سجوزة له – ۱۹۰۰ با و ۱۲۰۰۰ با ف خلله – ۱۲۰۰۳ فرحمل دلك كان سجوزة له – ۱۲۰۰۳ با ۱۲۰۰۳ با فرحمل دلك كان سجوزة له – ۱۲۰۰۳ با ۱۲۰۰۳ با شعمل دلك کان سجوزة له – ۱۲۰۰۳ با ۱۲۰۳ با ۱۲۰۰۳ با ۱۲۰۰۳ با ۱۲۰۳ با ۱۲۰ با ۱۲۰۳ با ۱۲۰۳ با ۱۲۰ با ۱۲۰۳ با ۱۲۰ با ۱۲۰ با ۱۲۰ با ۱۲۰ با ۱۲۰ با ۱۲۰ با ۱۲

المحض فأل وجه الخلاص ولات حين مناص قال اهم الحم اما الجواب عن السؤال الاول ان المعتاد انما لم يكن دليلا لانه لا اختصاص له بدعوى المدعي وغير المعتاد يختص بدعواه اختصاص دلالة اما من حيث القرينة كحمرة الخجل وصفرة ألوجل واما من حيث أن اختصاص الغمل بدعواه كاختصاصه بوقت ممين. الاقتران ولو توالى الخارق بعد ذلك لم تنفع هذه الدلالة فان اعتياده أ وقال بعضهم المعجزة كماً "سلمت عن المعارضة تسلم عن الاعتياد". وقال بمنهم المعجزة كماً "سلمت عن المعارضة تسلم عن الاعتياد". الاول ثم صاد معتادًا في الشائي الحالي واتما هو الزام تجويزي عقلي في ثاني الحال ممتادًا في الشائع الملائم"

واما الجواب عن السؤال الثاني فهوا يقارب ما ذكرناه من تحقيق وجه دلالة المعجزة " وبالجملة التهويزات الخيالية والوهمية مدفوعة" .. ١٥ بالدلايل المقلية والقرائن القطعية وقد قررنا ان المعجزة ذات دلالة عقلية وهو اختصاصها بتحدي المدعي واقتضاء الاختصاص قصدًا الى التخصيص وجواز حصول مثل ذلك في قطر من الاقطار او في

10 1) 1 cl. - 1) 1 lbaco -

۷) از المكم في الم ب اصفرار الله ١٠٠٠ ب ما المناوه المناز وتبليما المناز باب ناز وتبليما المناز المنازة المناز المناز وتبليما المناز المناز المناز وتبليما المناز المناز وتبليما المناز المناز

ا) اویسندل – ۲) ن بعد – ۱، ۱۵ ۱ س میسه) ب س ۱۲۰۰۱ ن ن س – ۲۰۰۰۳ ن فان سال سائل رسول – ۲۰۰۰ ن خارق المادة – ۱۲۰ ب بغد – ۱۰۰۰ ت ن ر هذا – ۲۰ ن کافتلال –

وسا الجواب عن السؤال الثالث ان نقول كل من عارضه شك في صدق المتحدي وجب اراحته لكن المعجزة اذا ظهرت لاهل المخبرة وحصل لهم العام بذاك وهم جم غفير فاحرى ان لا يبقى ملك لاهل الصناعات الاخرا وان اشد الناس المكاراً من كان واذا ظهرت لمعيرة بجواص الاشيا، واحوال اهل المخوقة والتخيل واذا العام المخوقة والتخيل الأقواد بالمعود أن لا يعتريهم ريبا في مقال اصحل المعبودا منهم جلية الأمر الاقرار بتصديقه ويلزم غيرهم من العامة اذا سمعوا منهم جلية الارتجم احاد الناس وافراد كل واحد بمعجزة خاصة واذا تقرر صدقه نسبة قوله الى من صح عنده كنسبته الى غيره اما في زمانه وهو في "قطر اخر باستفاضة المخبر اليه والمواترة" عليه واما في زمانه وهو في "قطر اخر باستفاضة والشيوع

رام الجواب عن الموال الرابع انقول نحن أنجوز الاضلال على ما الله تمالى ولكن بشرط ان لا يقع خلاف المعلوم وبشرط ان لا يتناقض الدليل والمدلول ولا يلتبس الدليل والشبهة وبشرط ان لا يودي الامر الى التعجيز وبشرط ان لا يودي الى الدكماني في القولونذ كر"

- · · · · · · · ·

 وبطل ان يكون كاذباً لحصول الحارق للمادة على يسده وعلى وفق ٠٠ وان يستند الى علم ضرودي ولكن الضروري دباليكون بعيد المبدا ٢٧٠ • يلاخله فيطالع الصور كل سبت فبلو لم يظهر النبي معجزة قط كان فالعلم الحاصل به كالملم الحاصل بكونه مريدًا أفان التخصيص يدل عددناه من جنس العلوم الحاصلة بوجه دليل التخصيص بالتصديق فيقال هذا المتحدي امها ان يكون صادقاً وامها ان يكون كاذبًا دعواه من غير إن يعارضه معارض واقتران هذه المعاني معا يستعقب علماً ضرورياً بصدقه فيدعي الضرورة ها هنا لا في اول الدعوى وان وانما يستند اليه النظري بعد نظريات كثيرة وربما يكون قريب المبدا جنس العلوم الحاصلة' بقراين الاحوال فهو في اول المرتبة يصل اليه الأمر للاميين من العرب دون أهل الكتاب من اليهود والنصارى فيستند اليه في اول المرتبة والعلم بصدق النبوات ان عسددناه من النَّبِي الأُمِي أَلَّذِي يَجِدُونَهُ مُكْسُوباً عِندُهُم فِي النَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ الاية على لسان الخليل عليه السلم ورَبْنًا وأنبَف فِيهِم رَسُولًا ما مضى من الدلايل كافياً له فلهذا اقتصرت معجزات على اظهار فانهم كانوا محجوجين بما ثبت عندهم من الاخبار عن الصادقين^ الاية واماراته في التوراة والانجيل اكثر من ان تحصي ولقسد كان لموسى عليه السلم بيت صود اعني صور الانبيا، والاوليا، عليهم الس واما العبواب عن السوال السادس نقول كل علم نظري لا بد

م) ۱۰۰، ۲ – ۱۰ ب ف زاجابة لدعوت – ۲ ۳ ۳۴، ۲ – ۲ ما ف السوم – ۲ ۱۰ اخبار السادفين – ۲ ف ف زكان ۲ × ۱ اخبار السادفين – ۲ ف ف زكان ۱۳ × ۲ م ۱ ا س – ۳ ۰ س – ۳ ۱ س –

وجود العلم لا محالة و كنصب دلالة التوحيسل لتسدل على الشرك! والاضلال "على الاطلاق يجوز ان يضاف الى الله تمالى بمعنى انه يخلق ضلالا في قلب شخص لكنه اذا ادى الى محال فهو محال فلا يفعلـــه لتناقضه واستحالته ولا لقبحه وبشاعته

راما العبواب عن السوال ألمامس نقول! لا ينحصر طريق و التمريف في المعجزات بل مجوزان يخلق لهم علماً ضرورياً بصدة الذي فلا يجتاج المذكر الي طلب المعجزة ليموف بها صدقه او ينصب ألال والقال صدقه والقراين لا تنحصر في طريق واحد ورب قرينة الساع المحلامة فيطم صدقه كما اخبر الملايكة الي بجاعل في الأساء لزم تصديقه على كل من خلف بعدهم اما بالمجبر او بتعليم الاسهاء لزم ما عن صادق اخر يخلفه وجب تصديقه و كذلك الخبر عن كل في المياء لزم وفعله وجب على كل من سعة ذلك تصديقه باخبار الاول ولهذا اخبر عن كل أ وفعله وجب على كل من سعة ذلك تصديقه باخبار الاول ولهذا اخبر عبي باليب المياء لزم يرسول يا في من بعيوي أسمة أحمل على سمان عيمي عليم السلم و مبيشراً

د) ن الوحدانية - د) ن الثريك - در) ن فالاظلال - در) ب ن ز نم ب) اب المدعوا - جرون ثبت - جرون الم - ور...ورن ني لتخص اخ - در) در الم - در) در الم الربا - در) در الم - در الم الربا - در احدور بثان - حرون الم - در الم - در

٩٢٥ امر غيره على عباده باستماع دعوته والنظر في معجزته والنبي يصبح اولا

تكون اية الصدق معه لأن حقيقة النبوة هو صدق القول مع ثبوت "

صدقه في جميع اقواله ثم يودي رسالته ولا يتصور نبي قط الا وان

وذلك مثل دلالته على التوحيد بأن الاله واحد في خلقه وامره لا

شريك له وقد تكون الايات عامة تدل على صدق قوله في جميع

اقواله واحواله وتلك الايات قسد تكون من جنس الاقوال كايات "

الكتاب وقد تكون من جنس الافعال كايات الاحيا. وقلب الجاد حيواناً وبالجملة فدلالة الصدق لا تنفك عن حالة ومقالة طرفة عين

الايات قد تكون ايات مخصوصة على كل مسئلة وقول يدعي ذلك

الاية فلو قدر نبي خالياً عن الاية فكانه لا نبوة لـم بعد لكن

بعينه وكون المنازع على راس الانكار لا يدفع الضرورة الواقعة في العلم فانه بعد ظهور الاية معاند عنادًا ظهاهرًا واعلم ان النبوة

على انه مريداً وهذا التخصيص بعينه يدل على انه مريد همذا المراد

- 111 -

والرسالة انما يمكن " اثباتها بعد اثبات كون الباري تعالى آمرًا ناهياً مكلفاً واجب الطاعسة ومن لم يثبت ^كون له آمرًا ناهيا ^لم يمكنه

اثبات النبوة واول امر ' يتوجه منه تعالى على عباده فانما يتوجه

اولا على رسوله بالدعوة الى التوحيد بأنه لا اله غيره اي "لا خالق ولا

وذلك هو المعنى بالعصمة الواجبة للانبياء عليهم السلام لان العصمة ع) ن كونه — ه) ف يرفع — ه) ف وغشاده ظاهر – ۷) ب ف بصح – ه...ه) ف له أرا وغيا – ۹) ف ز الريالة و – ۱۰) امن ف ـ – ۱۱) ف

دان ۲۶۰ ا۱۰۰۱ ا دلایله —

۳) ابسدند - ۱۳ احواله - ۲۰ ف شد - ۱۰ ف قبله - ۲۰ ف فرحتهم ۱۳ ه ۱۰ ف وازی - ۲۰ ف الانتال -

والقدم في وجه المعجزة وغيرهم من المشركين فلا متمسك لهم الا القول بأحالة النسخ عندنا وانما يتحقق ختم الانبيا، عندنا بخبر النبي الصادق عليه السلم وعاً اخبر القران انه خاتم النبيين ومن انكر نبوته من اهل الكتاب وشخصاً فشخصاً بما ظهر عليه أ من الايات وبما الخبر من ثبت صدقه

المعنى الدايد فى الضعير بأوضح عبارة واصح تفسير وصار ذلك شرقًا وكرامةً لهم كما قال تعالى يلسكان عَرَبِي مُمِينٍ وكذلك تميز لسان النبي •• صلى الله عليه وسلم من لسان العرب \* بأسلوب اخر من الفصاحة ٠٠ شرفاً وكرامة له أكما قال تعالى وَلَقَدْ كُوْمُنَا بَنِي آدَمُ الكِلِكُ عذوبة اللسان ورطوبة اللفظ وسهولة المخارج والتعبير عن متن واستبصر وصاد ذلك شرقا وكرآمة كها قال إيشين يلتأس ما نزآل تميز لسان العرب ولغتهم من ساير الالسن واللغات باسلوب اخر من والحقائق الرزينة كما لا يخفى على من انصف واعتبر واختبر كلماته المبينة والبلاغة الفايقة والبراعة إلمطابقة لما في ضميره من المعاني المبينة' ٧٧٠ جا. به هُدَى النَّاسِ وَيَهَاتِ مِنَ أَلْهُدَى وَأَلْفُرْقَانِ مُووجه دلالته علا صدقه من حيث لفظه البليغ ومعناه المبين فنقول كما تمسيز نوع الانسان عن أنواع الحيوانات بالنطق الممبر عن الفحكر وصار ذلك فال اهل الحق الدليل على صدق نبينا عليه السلم الكتاب الذي

٣) ف على يده - ٣) اورباً - ١٤) ف يعنق - ٥) ب ف لد - ١١) ادرجة الله ۱۲,۷۴ (۱۱ مر) اللم - ١٠٠ بان د كلم Yo いじ ニュ ー からじるし

### القاعدة العشون

# ني انباز نبوه نبنا محمد ميل الله عليد وسلم

٣٩٥ ويجب على كل مكلف الايمان بالله وملايكت ه وكتبه ورسله اوانما وان حمدًا الصطفى صلى الله عليه خاتم الانبياء وبه ختم الكتاب والكفر والقول في التكفير والتضليل وبيسان سوال القبر والحشر والبعث والميزان والحساب والحوض والشفاعة والصراط والجنسة واذا حققنا القول في النبوات وبيان صدقهم بالمجزات فالانبياء.. ثبت صدق من تقدم على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم اسماً فاسماً والنار واثبات الامامة وبيان كرامات الاولياء من الامة وبيان جواز النسخ في الشرائع وان همة، الشريعة ناسخة للشرائع كلها من الكلام في السمعيات من الاسماء والاحكام وحقيقة الايمان عليهم السلام عن ورد اسمه في الكتاب ومن لم يرد واجبو الطاعة وبيان معجزاته ووجه دلالة الكتاب المزيذ على صدقه وجمل

٣) ف ز مصطفی 🗕 ٤) ف وحمله 🗕 ه) ف للشريب ته 🗕 ٣) ف المصطفى 🗕

٣٧٥ ) ف زوان لا يفرق بين احد من رسله ( ولمله نما كتبه الشهرستاني ) --

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 29

إَنْهِم وَقَالَ النّبي صلى اللهُ عليه وسلم انا افصح العرب وانا افصح من نطق بالضاد و كذلك تميز القران عن ساير كلاته باسلوب واخر من الفصاحة والجزالة والنظم والبلاغة ما لم تمهده العرب في نظمهم ونيزهم وسجمهم وشعرهم بحيث لو قويسل افصح كماتهم بسورة • العرب وبين ساير الالسن ولو عيث لا قويسل افصح كماتهم بسورة • العرب وبين ساير الالسن ولو خيث الميمن على الكتب كها كان الفرق وتبزيل يُنزل عليه من الكتاب الهيمن على الكتب كها كان الموق العرب وبلفاء اهل اللسان وشعراء ذلك الذي جاء به وحي يوحى اليه . من أهمراً من يثلها عيله كتاباً وقرانا قال الذي جاء به وحي يوحى اليه . عن الاتيان يثله كتاباً وقرانا قال القوم انه افتراه فقال قي المعير الهورة مناه غلو في ذلك فقال أأثوا بميليورة و فا مجزوا أأثوا بمشر سورة مؤلو ففتريات وزل عن المعير المعير المدورة مناه فقال قل تعلل وَإِن كُنتُم في وَن دُونِ الله إِن كُنتُم صَادِقِين ولما ظهر عجزهم وأدعوا شهكاء كم من ذون المؤيان كثيم ما ذون وطا ظهر عجزهم

فال اهل الزيغ والبالمل لناعلى مساق مسا ذكرتموه من اعجاز

(۱) ف يظهر - ۱۹ ب المدين - ۱۰۰ اظهر - ۲۰۰ ف الفرقان ۱۳۰ ب اما ب على ما ت كينية - ۳، ف التبجب - ۲، اـــ –

كيف ولو اعتبرت سورة بسورة اعتبار متامل فيها منصف صادف كل سورة على حيالها اشتملت على صنفي من الفصاحة وضرب من البلاغة والجزالة ولم تشار كها في ذلك سورة اخرى وربا تكون القصة واحدة والتمير عنها مختلف اختلاقاً لا يخل بالماني ويكون اسلوب النظم والبلاغة نوعاً اخر يباين الاولى واختبر هذا المعنى في "و قصته في سورة طه فن ذا الذي يقمد عليه السلم في سورة المص وقصته في سورة طه فن ذا الذي يقمد الانسانية ولهذا لما فطنت وكيف يصل الى غايته النظم 'والجزالة فيه قالوا إن هذا إلا يعذر البير

.. ان يخلق الله في نفس النبي كلاماً منظوماً فيترجم عنه بلسانه ويكون ٤٣٠ • فيلقيه وحياً الى قلب النبي ويعبر عنه النبي بلسانه كما قال تعسالي إنه • ولكل وجه وجوه من التقديرات فيجوز ان يقسال ان′ التلاوة من نحريك اللسان مقدورا له لكن الكلام المعجز ما اشتمل عليه الضمير فُورَآنُهُ \* وجُوز ان ْ يِخلق الله ذلك الكلام في قلب الملك او في لسائه كَفُولْ رَسُولِ كَرِيمُ إِي تَدَيِلًا ووحياً وكما قبال عَلَمَة شِدِيدُ أَلْفُوى عَلَينا جَمَعُ وَقُوا نَهُ اي في صدرك وقلبك فاذا قراناه اي جمناه فأتيع ونعت في الصدور كا قال تمالى وَلا يُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِنَدْجِلَ بِهِ إِنْ ويجوز ان يكون قد خلق الله هذه العبارات المنظومة بعينها في والبحرييساً والحجر الصلد عيناً نضاخة الى غير ذلك من معجزات حيث انها تلاوة معجزة وتقديرُ الاعجاز فيها من وجهين احدهما ان التالي من غيران يكون قادرا عليها وعمركا لسانه بقدرته واستطاعته فتمحض فعلاً لله تمالي ويظهر اعجازه في نظمه' المخصوص ويجوز الانبيا عليهم السلام اذ ظهرت على قضية لم يبق للتردد فيها مجال يكون معجزة والمكتسب للمبدكذلك وللقران وجوه منالمعجزات يخلق الله تمالى هذه الحروف المركبة وتلك الكليات المنظومة في لسان اللوح المحفوظ فيقرأ جبريل عليه السلم منه ويقرأها على النبي صلى فال أهل الحق أما السوال الاول فنقول القديم يستحيسل أن

القران سؤالان احدهما ان القران بمعنى المقرو والمكتوب صفة قديمة عندكم والقسديم لا يكون معجزا وبمعنى القراءة هو فعل القاري وتلاوته وفعل العبد لا يكون معجزا

فامه فلم إن الرب تعالى يخلقه في الحال من غير كسب النبي قيل وفي اي محل يخلقه افي لسائه ومن المعلوم ان الحرف والصوت القايم • بلسانه ومخارج حروفه مقدورة له والمعجزة لا تكون مقدورة للمبدام في محل اخر من شجرة او لوح أو قلب ملك فالمعجزة ذلك المخلوق لا ما نظق به النبي فما هو معجزة لم نسمه وما سمعناه ليس بمعجزة فا الجواب عن هذا السوال

والماني الكم قائم وجه اعجاز القران فصاحته وجزالته ونظمه ..
 وبلاغته فا حدود هذه المماني اولا حتى نبين حقايقها فنتكام عليا اهي أفرادها معجزة ام بجعوعها وقد راينا كم اختلقتم في ان القران معجزة من جهة صرف الدواعي ام من جهة ما اشتمل عليه من بديم النظم والفصاحة ومن قبال بالقسم الثاني اختلف في ان الفصاحة بديمة ام الجزالة ام النظم ومن المملوم الذي لا مرية في ان المعجز ه. بديمة ام الجزالة ام النظم ومن المملوم الذي لا مرية في ان المعجز و. فيه البتة ومن قال منكم إنه معجز من حيث الفصاحة فقط جوز ان يكون في كلام المرب مثله من حيث النظم والجزالة ومن قال بالثاني يكون في كلام المرب مثله من حيث النظم والجزالة ومن قال بالثاني فقد جوز المائلة في الاول فلم يظهر ظهور انقبلاب الجاد حيوانا

ا فروح - ۱) فریسه،
 ۱۳۹۵ ا فراح - ۱۱ النظام - ۱۱ اختلفوا ب ف زایشیا - ۱۲ اضطرب ف تاهوا لاسراب - ۱۲ امضطرب ف تاهوا لاسراب -

اصلا فالارتسام في النفس والخيال كالانتقاش أ في التراب سوا. فيبقى نظم الشمر نقشاً بعد نقش زماناً بعد زمان ابد الدهر وكذلك ارتسام قلب النبي من القاء القران اليه وحياً وتزيلا كانتقاش التراب الناعم بالنقش المنتور في اللوح في كون المرتسم قلبه والمدير عنه هو طريق وجوده معجزاً

وعلى طريف انمرى ظهور كلام الباري تمالى بالعبارات والحروف والاصوات وان كان في نفسه واحدا ازليًا كظهور جبريل بالاشخاص والاجسام والاعراض وان كان في نفسه ذا حقيقة اخرى" متقدماً معين' لان قاب الاشخاص عمال وان قيل انعدمت حقيقة ووجدت ههه حقيقة اخرى فالتاني ييس يجبريل فلا وجه الا ان يقال ظهر به ظهور المهن بالمبارات أو ظهور روح ما بشخص ما فكما صارت العبارات شخص المعنى كذلك صارت صورة الاعرابي شخص الملك وقد عبر القران من مثل هذا المهن وأو جملكا أحبكا كجملنا، رخلا في كذلك يجب ان

ُ الجواب عن الموال الثاني فنجقق اولا حقائق ُ الفصاحة والجزالة والنظم والبلاغة وغيز بين كل واحد منها' ثم نبين ان الاعجباز في كل واحد او في المجموع فنقول اولاقولاعلى سبيل المباحثة والبسط ۱۱) کالارتبام – ۱۱) ا سان الاحتاس – ۱۱) نیاره – ۱۱) نشخص ۱۱ سان الاحتاس – ۱۱) نیاره – ۱۱) نشخص ۱۱ الاعراض – ۱۱) ا بال الاعراض – ۱۱) ا بالاعراض –

هو الكلام المنظوم وجبريل مظهر والنبي مظهر كما ان ويكون المعجز هو الكلام المنظوم وجبريل مظهر والنبي مظهر كما ان واحدا منا يقراه ويكون مظهرا لكن اظهار جبريل اظهارنا ليدل على صدق النبي عليه السلم وهذا كما خلق الفارنا ليدل على صدق منها عند دعوة صالح عليه السلم فيكون اظهارا المدجزة " مقرونا والمدق وينبني ان ننبه ها هنا" على هذة كيا المدجزة وهي إنا إذا المدعو ورينا شمر الشاعر فنحس من انفسنا قدرة على التلفظ بلكون الراوي عديم وروينا شمر الشاء ونحس من انفسنا قدرة على التلفظ بلكون الراوي عديم وحفظناه ارتسم الخيال في القلب والنفس بذلك الدسمون من لسان مقدور فيقلاً متدفيل المنافع والمحفوظ من حيث انه سعمه وحفظه مقدوراً اله لكن النظم المرتب في المحفوظ من حيث انه سعمه فيدر لم وهو كما اولا القي من لا يعرف الكتابة احملا لوحاً منقورا منه فيه سور لمنظومة على تراب ناعم حتى انتقش بها نقشاً مطابقاً كان المنافع المحلة مقدوراً اله ألق مقدوراً اله ألقان هيده مو ألتقان أعلا والتقش أعلانيا ألمانيا ألمانيا ألكتابة المنافع الكتابة ألمان يعرف الكتابة المنافع الكتابة المنافع الكتابة المنافع المنافع الكتابة المنافع المنافع الكتابة المنافع الكتابة المنافع المنا

٧٠٠٠٧) افلم بسمع منه المدال المالي العلي المالي الم

المحاورة المعتادة وفوقها ما تتحقق ' في المكاتبة والمراسلة وفوقها درجة ما'' تذكر في الخطابة والمواعظ ' وفوقها درجة ما ينتظم به الشعر وليس فوقها درجة للنظم عند العرب فهو على اقسام لا تنضبط ولذلك سمي الشعر نظماً وما سواه نثرا ثم اذا اجتمعت الفصاحة والجزالة والنظم اطلق عليها اسم " البلاغة من بلوغ الكلام درجة الكلال هذا قولنا على سبيل المباحثة والبسط

اما فونا على سبيل النعمير والعضط فتنول الفصاحة عبارة عن دلالة ٧٣٥ اللفظ على المدى بشرط ايضاح وجه المدى أو ايضاح المنوض فيه أو الجزالة عبارة عن دلال قالفظ على المدى أبشرط قلة الحروف والجزالة عبارة عن دلال قاللفظ على المدى أبشرط قلة الحروف اللفظ واختصارها وتناسب مخارجها وربما مجيم المعنيان فيكون اللفظ فصيحاً جزلا مماً فتجتمع ممان كثيرة في الفاظ يسيرة كما يقال نفل الحرّ ونصيب المفضل ومثاله في القران وَلَكُم في ألقِصَاص حَيَوةً الحرّ ونصيب المفضل ومثاله في القران وَلَكُم في ألقِصَاص حَيَوةً العراء و واجتها

والغلم ترتيب الاقوال' بعضها على بعض' ثم الحسن فيه يتقدر •. بقدد''تناسب الكلمات في اوزانها وتقاربها في الدلالة على المعنى وذلك انواع واصناف

والبعوغة عبارة عن اجتماع المعاني الثلثة اعني الفصاحة والجزالة والنظم بشرط ان يكون المعني مبينًا صحيحاً حسناً' ومن المعلوم

٣٠١ كما ورد في القران يَومَ تَمُورُ السَّمَا \* مُورًا وَتَسِيرُ الْعِبَالُ سَيْرًا فان فانظم يطلق على مطلق التركيب والترتيب لكنه ينقسم اقساماً فقد يقع ركيكا وقد يقع رفيمًا' مما' دونها درجة مما تتحقق'' في والقسم الاول مثل قولنا تحرك الجسم فانه يطلق على حركة الجادات". فكان المور المضاف الى السما. والسير المضاف الى الجبال مفصعاً عن وسارت وجاءت وذهبت ثم هو مع فصاحته لفظ جزل لانه متلاقي الجزالة وقد توجد الجزالة والفصاحة في لفظ واحد وقد توجد في الفاظ 10 والنبات والحيوان والانسان والسها والارض وكل ما هو قابل للحركة حركة لطيفة لجسم لطيف وذلك كالشماع يذهب شعاعاً بخلاف السير ١٠ متن الغوض مبيناً عن المعني اللايق به وكان افصح من تحركت الساء التركيب متقارب المخارج سهل التلفظ به مطابق المعني وذلك هومعني ان يكون مفصعاً عن كنه حقيقته معبرا عن غرض المتكلم وإرادته مم اذا وضع "اللفظ لموضوع" خاص عبر عن تلك الحركة بعبارة اخص ليتضح الغرض والمعن لبهثم نقول قولا ثانياً على سبيل التحسديد والضبط المنحصر الغرض والمعني أفيه اللفظ قد يكون دالاعلى المعني ا دلالة مطلقة اما وضماً واما مجازًا وقد يكون دالًا على المني '' بشرط المور اخص دلالة من السير وهما اخص من الحركة وذلك ان المور كثيرة وجمل من الكلام غير يسيرة" ولا بد من نظير آلمك الكلمات

اسه ال المال ب ما ۱۰۰۰ المال ب المال المال المال المال

 ومعنى " ثم انظر كيف خصص اسم الروبية في حال " تربيبه" و كيف عمم الخلق اولا ثم خصص و كيف ابتـــدا خلق الانسان من العلق ١٠ مخصوصة انظر الى اول ايسة نزلت كيف اشتملت على وجوه من • بالانبيا عليهم السلم وهنالك تضل الافهام وتكل الاوهمام وتمود ٨٣٥ •) ب ف او حصره - اي ف ذالني - المالكم - ما ارا ا - ال م) ا الاحكام ف الانضام — م) ب فكر. — و) خطأ في الامل لملّ العواب - . 10 اخلة - ان ب- - ١٥٠ تالة - ١٠٠ بازية -فن اراد ان يعبر عن تقدير الخالقية عوماً لجميع الخلق في العسالم ثم بلفظ افصح منه بيانأ واوجز لفظأ واشرف نظمأ وابلغ عبارة حيث كانت مرتبته في حال قبول صورة الوحي مرتبة العلق من عند خواص الحكم الربانية عفاء وكو أنّ مَا فِي الأرضِ مِنْ شَجْرَةً أُقَلَامُ وَالْبَخْرُ يَعْدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبَعَةً أَبِحْرٍ مَا تَفِدَتْ كَلِيَاتُ لَللهُ وَلِقَدُ خصوصًا للانسان المطابق خلقته بخلقةً' العالم باسره كيف يعبر عنه قصر من قصد اعجباز القران في سورة طويبلة وحصره في ايات البلاغة والحكم إفرا بأسم ريك ألبذي علق الإنسان من علق وعقله المدر بمحاديات' الوهم والخيال الى الحكم المحققة في تركيب المروف وترتيب الكلمات التي هي كالمواد والصور ومطابقتهما لعالم العقول البشرية عند الاسراد الالهية هباء وتستحيل الحواس الانسانية غاية الانتظام ونهاية الابرام ومن ذا الذي يصل بفكره الضعيف الخلق حتى ينطبق عالم الامرعلي عسالم الخلق وذاسك العلم الاخص المهاه دى فروجنا - ١٠ ١٦،١٦١ - ١٠ فوقد - ١٠ ب ف على -

١٨٥ قد احست من انفسها أن القران خارج عن جنس كالامهم جلة و كذلك كل من كان له ادنى معرف ة بالعربية يعرف اعجازه الا ان البلغساء يعرفون وجوه الاعجاز فيه على قدر مراتبهم في البلاغة ومن كان افصح وابلغ كانت معرفته اشد واوضح كما ان من كان اسحر في ان القران فاق كلام العرب بمحاورتها'' ومراسلاتها'' وخطبها واشعارها فصاحة وجزالة ونظماً بحيث عجزت عن معارضتها عجز من لم يقسدر لكانوا يمارضونه بما تمهد عندهم من الكلام الاول فالقران معجز عليها اولا واخرا لا عجز من قسدر في الاول وعجز في الاخر والا من حيث البلاغة التي هي عبارة عن مجموع المعاني الثلثة والعرب زمن موسي كان علمه ومعرفته باعجاز العصا اوفر ومن كان اخذق • في الطب في زمن عيسي' كانت معرفته بإعجاز احيـــا، الموتى وابرا. الأكمه والابرص اكثر ومن كان اعلم في علم الطبيعة في زمن الخليل وجوه الاعجاز لا يوهن وجه الاعجاز ولهمذا أو اجتمع عنمد العار بوجوه الاعجاز العلم بوجوه المكم والمعاني الشريفة فيه كانت. معرفته اكثر ولو " ضم الى ذلك العلم بوجوه أتهيد السياسات العام والعبادات الخاصة والامر بمكارم الاخلاق والنهى عن ذميات كان نفسه باعجاز السلامة عن النار اشد واصدق والاختلاف في الافعال والحث على معالي الشيم والهمم كانت معرفته بالاعجاز في

ر ۱۱۱ ب و معاورها ف بعاورها ۱۳۰ ب ورسالاقا ۱۳۸۸ ۱۰۰۰ ک سـ ۱۳۰ ب بوجه اعجاز ۱۳۰ ف ز آکثر و ۱۳۰۱ ب بوجه ۱ ف او ۱۳۰ ۱۳۰۱ م ۲۷ ب ف ز والممال ۱۳

۸ (۱۰۰۰۸) ف احد الطرفين بالاس – ۱۹ ف احدها ۱ ( ۱۹ ه ) او يجمل ف يجل – ۱۹ اولا – ۱۹ ول – ۱۹ ب عند ف ۱ – ۱۹ ه ۱۰۰۰ – ۱۹ ا – ۱۹ ب ف اليّ – ۱۹ ابشر – ۱۹ ب ف حرف وموت – ۱۹ ف ملكا – ۱۹ افانّ اللك ينجص جسماني

جميع القران الرحن علم القران خلق الانسان كما ينتهي إلى المرتبة السابعة حتى يقب علم البيان علمه البيان و كيف قرن " إقرأ المرتبة ورياك آلاً كن الميان مام البيان علمه البيان و كيف قرن " إقرأ وأوراً أولا وقايراً وربك ألا تشان ما كم يقلم فالملكمة" اقرا باسم ربك ثم عمم التعلم "تم خصص الانسان كما عمم المثان و كيف اقتدام المنسان كما عمم المثان و كيف اقتدامة في الفاظ واصفح من وتما المنافي وكيف المنافي وكيف المنافي وكيف المنافي وكيف المنافي وكيف المناف والاخرين واللاخرين واللهظ واوضح ترتيب من حيث المعنى وكيف جمعت علم الاولين والاخرين والمنافية المالي اليدا المنافية المالي ويشدر سور منه معجز في حق قوم وينافية المداية وحقائق المالي وبمسر سور منه معجز في حق قوم ويتقدر مقادر والمناقة المداية معجز في حق قوم ويتقدر مقادر والمناقية المداية معجز في حق قوم ويتقدر مقادر " المولة والمناقية واساقة معجز في حق قوم وتتقدر مقادري والمناقية المداية والمناقية واساقة ومن وتنقدر مقادر والمناقية واساقة والمناقية والمناقية واساقية والمناقية والمن

10) اقرب - 10، فا المكمة - 10، اوذلك 30 المالاكرام - 10 الفط - 10 افن - 10 ف التعيم - 10 ف بالاسان - 10 اباشار - 10 فيا فيه - 10 المحيم - 10 اوجيث 10 ب في وتقدير - 10 في الفي - 10، 10 مولاً - 10، بي مقلاً في المحتود - 10، بي في مقادير - 11 في التحقق - 10) بي في يوى

وبنوا ذلك على ان العاقل المفكر لا يخلو " عن خاطرين يطريان على

النيود إن أنا إلا تذير و بييير يقوم يؤميون لمدي لا تعدم انفس الني ومزاجه كالية في الفطرة وحسنا في الاخلاق وحدقاً وامانة سميه و اللايوا الاتمال باللايكة وقبول الوحي كما قال تعالى فيما زخمة بسبها الى الاتصال باللايكة وقبول الوحي كما قال تعالى فيما زخمة و كما قال القو المو الانجاء في ألفر ينت ألفر ينت ألفر ينت فيما زخمة و كما قال القوم لولا نزل هذا ألفر أن على رئيل من ألفريتين عظيم و كما قال القوم لولا نزل هذا ألفران على رئيل من ألفريتين عظيم وسلم شخص الرحمة ورحمة مسخصة ورسالنه الى الحلق وحمة ونعة الفرا على عباده والوسايس اليد وابواب دحمته والسباب نعمته أله ي خاقه وحجة ينيزون با ألما يأ وأسميل ألما يأورن المنيا، خيرة الله في خلقه وحجة يوفرن المنار والاييا على عباده والوسايس اليد وابواب رحمته والمباب نعمته أله يضفيهم وفريا الايلائكية ورئيلا ومن المنالة والمنبوة بصطفيهم وفريا الايلائكية وبيا يصطفيهم وفريا الايلان وكما الاعراق في تقيد وبيا المبلات وكم الاعراق في قيد وبيا المبلات وكم الاعراق في قيد المبلات ولا بلغ اعده وبلغ الدين سنة وكملت قوته النصائية ولا تظن المبلات يدميا وازل عليم كتابا ولا تظن ان الملك يتجد الاهمية بعث اليم

- 113 -

يكون على صورة بشرحتي يكلمه بكلام البشر وانكان جوهرا روحانياً ١٤٥ فكيف يتصور ان يتشخص ويظهر بشخص جسماني اليس نفس الدعوى اذا لم تكن معقولة في نفسها لم يجز مطالبته بالبرهان عليها فلا مستحيلان عند العقلا ' باسرهم وايضاً فانه ادعى بعد ذلك صوره • لا تقبل الخين واذا اشتمل كلامه على ما يستحيل في العقل حكم لا تقبل المجودة الى غير ذلك عما ادعى انه شاهد الموالم واخبة بيطلان اصل دعواه الى غير ذلك عما ادعى انه شاهد الموالم واخبر عن حشر الاجسام والاحيا، في القبور والميزان والصراط والحوض بعد ذلك فان هذه غير معقولة بل قبولها على الوجه المذي يدعيه ، مستحيل

قال اهل الحل النبوة ليست صفة داجمة الى نفس النبي ولا درجة يبلغ اليها احد بعلمه و كسبه ولا استعداد نفسه يستحق به اتصالا بالروحانيات بل رحة من الله تعالى ونعمة يمن يما عَلَى مَن يَسَاعَلَى مَن عِبَادِه وكا أَقُولُ لَكُمْ عِنْ يَبَاعَلَى مَن الله تعالى ونعمة يمن بها عَلَى مَن يَسَاعَلَى مَن عِبَادِه وكما قَمَل السلم ولا أقولُ لَكُمْ عِنْ بِي وَهُ لَيْنَا وَمَا الله وَلَم أَقُولُ لَكُمْ عِنْ بِي وَهِ الله وَلَم أَلَهُ وَلَا أَعَلَم أَلْفَيْسِ وَلَا أَقُولُ لَا إِلَى عَلَيه وَنَ وَمَا الله الله وَلَا أَمْنُ الله عَلَيه وَلَا أَمْل الله عليه قال كما قال الاول "قُل سُبَجَانَ رَبِي مَن كُنت إلا يَشْرُ ا رَسُولًا "أَلْمَيْسِ لَا مَلكُ لِمَاكُ لِنَقْسِي نَفَا وَلَا مَرَّا إِلَيْل مَلْ الله عَليه قال كما قال الاول "قُل مَل الله عَلَيه أَل كَن الله عَلَيه وَلَا عَلَيْسِ الله عَلَيه قال كما قال الاول "قُل مَل أَل مَلِي الله عَلَي الله عَلَيه قال كما قال الاول "قُل مَل أَل مَل أَل الله عَلَيه قال كما قال الله ولا أَقْل الله عَلَيه قال كما قال الله ولا أَلْمَالَ وَلَا عَلَيْ الله عَلَيْ قال كما قال الله ولا أَلْمَالُ عَلَيْهِ وَلَا أَمْلًا الله عَلَيْهِ أَلْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْه قال كما قال الاول "قُل أَلَم عَن الله عَلَيْه عَلَيْه وَلَا كُن أَلَم الله عَلَيْه وَلَا عَلَيْهِ الله عَلَيْه وَلَا كُن أَلَم الله وَلَمْ الله عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ اللهُ وَلَا عَلَيْهِ اللهُ وَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَيْهِ اللهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَيْهِ اللهُ وَلَا عَلَيْهِ اللهُ وَلَا عَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَيْم اللهُ ا

۲۵ (۱) ف المقل - ۲۰۰۰ ف س - ۳۰ ب ف الاجساد - ۲۰ ف الفسية
 ۱۰ انظر ۱۹۰۶ ب ذكما سعمم بدعوا جا إن نص إلا بنشره بشلكم ولكين أفه يشمأ علَن من يشاء من جاوب - ۲۰ ۱۳۰۰ ب ۱۳۰۰ اب - ۸۰ ۱۳۰۰ اب

• ا دفعة واحدة في نفس الرائي حتى انتقشت فيه " ثم عبر عنه بعبارات ٠٠ فرل بستاناً واجتنى ثمارًا وخاض في الما. وتحدث احاديث كثيرة من الروحانية مناسبة النور للنور والظل للظل وللني عليه السلم طرفان • بشرية ورسالية ڤُل سُبِهَانَ رَبِي هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُوكًا فبطرف والأناة وحسن السمت جزءًا من أجزًا. النبوة فالنبوة إذًا جلة ذات لاع، صارت الرونيا الصادق ة جزءًا من اجزا. النبوة كما صارت النؤدة الصور والفعلية القولية اذا كانت من عالم المعاني بواسطة تلك المنام صفائع صحايف وكل ذلك في غفوة كأنها لحظة وما ذاك الا لان لم يستدع زماناً ولا ترثيباً' بجيث يستدعيها حال اليقظمة بل وقعت كثيرة وعبر المعبز عن صورها الخيالية الى معانيها العقليـة" ولذلك سوال وجواب وامر ونهي بجيث لو املاها ملأن اوراقاً وشحنت الذين هم رسل ربهم اليه دفعة واحدة كوقوع الصورة في المرآة فهو وحمي واقرب مثال له الينا المنام الصادق فان الراني يرى كأنه الشيء بسرعة فكل صورة علمية يقبلها بطرفه الروحانية عن الملايكة يقبل الوحي وبطرف يؤدي الرسالة والوحي هو القباء الشيء الى على اصطفاء من الجواهر واجتباً. من العنصر مناسبة لتلك الجواهر الهة وهي مظاهر تلك المياكل التي هي مظاهر تلك الروحانيات ونمن معاشر الخفاء اثبتنا اشخاصاً ربانية مفطورة بوضع الخلقة ٥٤٥

ه ۱۵۰ (۱) اوانتم – ۱۲ (البنتم – ۲۰ ۱۰ (۱۰۰ – ۲۰ ارب – ۲۰ فراه الماديا – ۲۰ اد المسورة – ۲۰ از والفراين – ۲۰ از كنيرة 1 .00 4 - 100 "

330 بمني انه يتكائف "بعد ماكان جسماً لطيفاً تكاثف الهواء اللطيف وكل مظهر دال على المعني من وجــــــه من غــــير حلول الاعراض في الجواهر ولا نزول الاجسام على الاجسام وان تخطيت منه الى ظهور صورة الشخص في المرآة الصقيلة ووقوع الظل على " المـــا. الصافي المعني الذي في الذهن بالعبارات " التي في اللسان وبالكتابة التي في قارنت المعي مثالا وادراكا يتكون ألمرتبة فرتبة سلالة ونطفة وعلقة ومما نذكره مشالا غيل اللوح غير ان اللفظ دليل على المعنى وكل دليل مظهر المعنى من وجه . ا رُوحَنَا فَدَمَثُلَ لَمَا بِشِرُا سُورَاً وَكُلُّ قَالَ وَلَوْ جِمَلَنَا فُ مَلَكُما لَجِمَلَنَاهُ رَجِلًا • ولا نجد له ّمثالا في هذا العالم الا تمثل ُتعلق ُالواحنا باجسادنا ْغير ان تنقلب حقيقته الى حقيقة اخرى فانكل ذلك محال بل الجواهر النور انية التمثل يستدعي شخصا 'كاملا'' في الحال والتعلق يستدعي شخصا غيماً كما ظنه قوم ولا انه تعدم حقيقته ويوجد شخص اخر' ولا انه خصت بقوة الظهور باي شخص ارادوا كماقال تمالى فأرسكنا إكيها

وكل هيكل في العـــالم العلوي له شخص في العالم السفلي يظهر به ويتصرف فيه'' ويستوي''عليه غير انكم اتخذتم بصنعتكم إصناماً ان كل روحاني له هيكل يظهر به ويتصرف فيه ويستوي" عليه المنع تولود معائر الصائد المحيلين نزول الروحاني على الجساني • ا

ー・ンナウェー ひとし ー x) 「大字 ー x)ウァー とこいうつ واميا باجادت - ١٠٠ ف ز يكون - ١١١ ب - - ١١١ ب فيكون -١١٠) ب في بالمبارة - ١٠٠ في - ١٠٠٠ ب. - ١١١ في بد 330 1) ب ف زكرا لله قوم ١٠٠ ف زفيو عد ١٠٠ اله ١٠٠ ما ١٩١٨.

• ، فاعلم انه لم يرد في شريعة ما' من الدلايل اكثر عما" ورد في شرعنا ٠٠ وان لم نعوف له وجهَّا فتسليم وتصديق وما يستحيل في العقل ^ وكان • فكما لا يتراخي الوجوب عن وقت التكليف لا يتراخي ايضاً دليار والا أمنا وصدقنا بالظاهر ووكلنا علم الباطن الى الله تعالى " ورسوله الادواح قد اعترف بها الحكما، الالهيون وحشر الاجساد لما كاذ يقرر المستحيل فيطلب لكلامه عملا صحيحاً فاذا ' وجدناه فخيرة منحشر الاجسام وكأن الزمان لماكان مقروناً بالقيامة كانت الاية اصرح بها والبينات ادل عليها ومفارق ة الارواح للاجساد وبقيا. واما ساير الاخبار السمعية فاذا ثبت صدق النبي وجب الايمان بذلك والسسع والطاعة لهآفان عرفنا لهوجهأ بالدليل العقلي أفبصيرة وخيرة المقرون بالحسبر والدعوى ماذا بجيث لايلزم افعمام ولاينفع احجام بين الاستحالة يمرف وجه استحالته ونعلم أن الصادق الامرين لا الصدق عن نفس الدعوى فليبحث ها هناكل البحث ان الدليل بالتصديق في الحال ولا يتراخي الوجوب عليه الا ان يعرف الصدق بل التمكن كاف كه بينا ولكن التمكن انما تحقق من جانب ان لا يتراخي ّ دليل الصدق عن نفس المجبر فإن المخاطب مكلفه الكلف بوجود المقل التام والمقل انما يدرك اذا وجد دليل الصدق فعن زلك حشر الاجسام وبعث من " في القبور من الاشتناص ٤٨،

اجزا. وتلك الجملة بمجموعها لا تتحقق الا لمن اصطفاء الله تسالى لسالته وبعض اجزائها قد ثبت للصالحين من عباده فيبلغون الىذلك الجز. بطاعتهم وعبادتهم كها قال صلى الله عليه وسلم اصدقكم رونيا اصدقكم حديثاً اما مجموعها من حيث المجموع فلا يصل اليه احد فيلا يصل البه احد فيلا يصل البه

واما زول كلام الباري تمالى فعنى زول الملك به فيس مستدعي الزول النقالا فانك تقول زئت عن كلامي وزل الامير وزل الامر عن حقه وقد ورد الي المخبر زول الرب تمالى الى السيا، الدنيا وورد في القران مجيشه واتيانه وذلك لا يستدعي انتقالا كما حقق في القران مجيشه واتيانه وذلك لا يستدعي انتقالا كما حقق في بحن زول الايات الدالة عليه " لم الازيام على الخصم اغا يظهر اذا أبتنا له امرا ونهيا واثبات الامر اغا يظهر اذا قوافتا على الدالي وعلما المنا يظهر اذا قوافتا على الدالي وعلما المنا يطهر اذا على من ثبت " له اختيار واذا حصل وفاقتا على هذه المراتب وعلمنا الكما واحد من احاد الناس لا يتأهل " المنافي والتكليف تمين بالفرورة واحداً اصطفاء من عباده وزبك يخاق كما يشاه تمالى وحياً له " معن إيفيار كما كان كهم أيغيرة فدعواه نفسها من الجايزات المقلية معن وذا كان كهم أيغيرة بدليل الصدق وجب التصديق ووجب وإذا كانت المعلية

١) بن عظیة - ۲) امواقع - ۲، بن مجيد - ۲، افس ليست - ۲، الروح - ۱، ۱۱ البيدن - ۲، بن ار - ۱، بن ب خطاباً - ۲، ن - ۱، بن بن برط
 ۱) ن - - ۱۰ بن بن بثرط
 ۱۰ بن - ۲۰ بن ن والداعم - ۲۰ ده ۱۰ العل - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ ده ۱۱ العل - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ ده ۱۱ العل - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ دو ۱۱ العلم - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ دو ۱۱ العلم - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ دو ۱۱ العلم - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ دو ۱۱ العلم - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ دو ۱۱ العلم - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ دو ۱۱ العلم - ۲۰ بن د والداعم - ۲۰ دو ۱۱ العلم - ۲ د

٥٠٩ عن المواد الجسمانية وقضى بالتعذيب على كل نفس في العالم وذلك على الانشا. والابتدا. فيحيي العظام أوهي رميم <sup>ا</sup>كما انشأها اول مرة وكما يجيي الارض بعد موتها كل ربيع كذلك يجيي الموتى ودليل من تكون بآلاتها والآلات انما تتحقق اذا عادت بسعيها "كما كانت فن قال بحشر الاجسام' وڤن بقضية الحكمة اذ'' وفر على كل نفس نفي ذلك قضي بالحشر على "نفس او نفسين في كل عصر" قد تجردت يناقض الحكمة وايضاً فان الترتيب بين كل ً نفس ونفس حاصل في الدنيا وإذا فارقت النفس البدن فأما أن يزول الترتيب حتى يستوي الحال بين من حصل لنفسه علوماً كثيرة وبين من اشتمل على . نار عندهم فيحصل لهم بذلك لذة او الم اذلا نعمة عم معدة لاهل السمادة ولا عذاب مدخر لأهل الشقاوة وانما اللذة" والألم والنعمة رام الباته على طريق الحكمة هو ان النفوس الجزئية لا اذا فارقت. الابدان ولم تستقر في تصوراتها عن آلات مجسمانية احتاجت الى حظها من كهلما اللايق بها واعطاءها جزاءها على مقدار سميها ومن .. جهالات كثيرة واما ان يثبت الترتيب وليس في ذلك العالم جنة ولا مكزيًا في ذاته وقد ورد به الصادق وجب التصديق بذلك من غير الابدان ضرورة والاكانت معذبة فان سعادتها في تصوراتها اغم ان يبحث عن كيفية ذلك اذ الرب تعالى قادر على الإعادة" وقدرته

العرن - ۲۰۰۰) ب ف الرميم - ۲۰ ف الجزونية - ۲۰۱ الالان - ۲۰ ف السادة لها - ۲۰۱ ب ف الاجساد - ۲۰۱ ب ف حيث - ۲۰۱ از كل ۱۰۰ اعضو - ۲۰۱ ن. ابتقمتها ب سمتها ف بلا نقط - ۲۰۱ ن. ابتقمتها ب سمتها ف بلا نقط - ۲۰۰۰ اب ف - ۲۰۰۰ ف - ۲۰۰۰ و المراد لا المراد لا - ۲۰۰۰ و المراد لا - ۲۰۰۰ و المراد لا - ۲۰۰۰ و المراد لا المراد لا المراد المراد و المرا

قَالُولَاكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ وقوله تصالى وَمَن يَقْئُلُ مُوْمِنَا مُمَيدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَمْ خَالِدًا فِيهَا وايضًا فان الرب تمالى ذكر حال الاشقيا. وحال السمدا. وربط الخلود بمكانهما ولم يذكر في القرآن قسما ثالثاً فقال فَأَمَّا ٱللَّذِينَ شَفُوا ۚ وَأَمَّا ٱللَّذِينَ سَمِدُوا ۚ وَفِي

وزادت افوارج علبهم بان كفروا صاحب الكبيرة واستدلوا عليه ' بقصة ابليس " اذكان عارفاً بالله مطيعاً له غير ان ارتكب ٢٥٠ كبيرة وهو الامتناع من السجود لاتم عليه السلم فاستوجب اللمن والتكفير والتخليد في النار

 وفعرت المرمبة في مقابلتهم حيث قالوا الايمان قول وعقد ا وان عري عن العمل فلا يضر مع الايمان معصية كما لا ينفع مع الكذير بالمية واشرهم تعميراً الكرامة المساين ينفر الطبع السليم عن نقسل مقالاتهم وذكر مذاهبهم لخبيها وركماكيها قالت الايميان قول مجرد مقالاتهم وذكر مذاهبهم لخبيها وركماكيها قالت الايميان قول مجرد وهو الاقرار باللسان فحسب وان كان المقركان منافقاً فهو مؤمن ليبت وليتهم قالوا مؤمن عندنا بل قالوا مؤمن حقا عند الله تعالى حتى يثبت في حقه مشاركته المؤمنين في احكام الاسلام فات الامتربر الايمان عبارة عن التصديق في وضع اللغة وقد

الموازين المسط ريوم الشامة وقد قيل ان الموزون به جسم اما كاغد مكتوب عليه خيرات العباد وشروره ثم يخلق الله فيه ثقلا او خفة فيترجح به الميزان والاحرى أن يقال ان لكل شي، في العالم ميزان لايق بوجود ذلك الشي، فيزان ما يقبل الثقل والحفة الميار والميزان المهود وميزان المكيلات الكيلات العيد وميزان الاعمال والميزان المعاود والاتوال ما يكون لايقاً بها والله اعلم بما اراد والاتوال ما يكون لايقاً بها والله اعلم بما اراد

واما التفاعة فقد قالت المعترلة انها للمطيمين من المومنين بناء على مذهبهم ان الفاسق اذا خرج من الدنيا من غير قوبة خلد في النار ومن قد استوجب النار بفسقه ومن دخل الناد كان مفضوياً عليه لا يدخل الجنة وايضاً فانه في حال الفسق ومن كان مغضوياً عليه لا يدخل الجنة وايضاً فانه في حال الفسق المومن بها المدح والثناء والفاسق لا يستوجب المدح وقبد اخلى الركان ايانه بجروجه عن الطاعة واستدلوا على ذلك بايات من الكتاب منها قوله تمالى ومَن يَمض الله وَرَسُولُهُ وَيَسَدُ عُمُودَهُ يَمْبِئَهُ عَلَيْ أَوْلاً يَهَا وقوله تعالى بَلَى مَن كسب سَيِّئَةً وَأَلَّمَا عَلَى بِهِ خَعِيْنَهُ عَلَلِداً فِيعاً وقوله تعالى بَلَى مَن كسب سَيِّئَةً وَأَلَّماتِينَ بِهِ خَعِيْنَهُ

۱۱ مهرا۲ - ع) اوالاخرى - ه) افع الماشية القبان
 ۱۵۰ (۱) امتها - ع) ف تملد - عربه) ب ف والتضوب - ع) ف الحملين - ه) هريم -

مطلقاً بل ينسب الى الضلالة والبدعة ويكون حكمه في الاخرة موكوكا المدتمال تخليدا ف النار او تاقياً

• ، دليل على ذلك انه تعالى يعلم جميع معلوماته على التفصيل ويعلم انه ٠٠ يشهد ان المنافقين لكاذبون والكرامي يشهد ان المنافقين لصادقون • الله عمد رسول الله ونعلم قطمًا انه لم يرض منهم في هذه الشهادة بمجرد ٤٥٥ وللخلق ' وليس يعلم العبد ذلك ولا يقدر ان يعلم ولم يكلف الا ان يعرف انه لا اله الا الله " وتكون معرفته مستندة الى دليل جلي كم يخلق جميع مخلوقاته على التفصيل ويعلم جميع مراداته من الخلق منافقين وسماهم الكتاب بذلك مع نفي الايمان عنهم كما قسال تمالى وَمِنَ ٱلنَّاسِ مِن يَشُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِأَلْيُومِ. ٱلاَتِمِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ونسبهم الى الكذب وسعاهم كاذبين في غير آي من الكتاب والله الاعظم اذ الاقرار باللسان يعبر عنه ونعلم قطعاً ان النبي عليه السلم الخلق ممرفة الله تمالي كما هو لان ذلك غير مقدور للخلق واقرب فقسد علم من ذلك قطماً ان التصديق بالقلب ركن وهو الركن كالم يدض منهم بجير دالقول مالم يقترن بمه عقيد لم يكلف جميع القول' مع اضمار خلافه أفي القلب ً اذا قرر لهذا المني قوماً سماهم عليه السلام لما اظهر الدعوة دعا الناس الى كلمتي الشهادة لا اله الا والدبل على ' ما ذكرناه انا بالتواتر المفضي إلى اليقين علمنا ان النبي

 ) با تعبير ف يشبر - اي ب ن الحلائق - ٢٠ ف زهو - م ب ن زائد يلم - الى ف ويريد ب زويريد - ١٠٠ ب ـ اولكان - ١١١ ب ف هو عود ن) بن اللفظ - ۲۰۰۰ اب ساله ۱۰ - ۲۰۰۰ فالم -

- txt -

قروہ الشرع على معناه

سموه بحكم الدلالة أعني دلالة المقسال فكان المعنى السام بالقلب هو التصديق بحكم الدلالة اعني دلالة الحال كما أن الاقراد تصديق الاصل المدلول والاقرار والعمل دليلان قول في النفس يتضمن المعرفة ثم يعبر عن ذلك باللسان فيسمي الاقرار باللسان ايضاً تصـــديقاً والعمل على الاركان ايضاً من بابٍّ • هوالموفة بوجودالصائع والأهيته وقدمه وصفاته وقال مرة التصديق والمُنفُ مِوابُ الجِ الحَس رحمه الله في معني التصديق فقال مرة

في جميع صفات الاهيته ولا قسيم له في افعاله وإن محمدًا" رسوله ارسله بأُلُهْدَى وَدِين ٱلْمَقَرِّ لِيُظْهِرُهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِيدٌ فاذا الى بذلكٌ لم من حكم مذهبه مضادة ركن من هذه الاركان لم يحكم بكفره ينكر شيئاً مما جاء به وانزل به همو مؤمن فان وافاه الموت على ذلك .، كان مؤمناً عند الله وعند الخلق وان طرى\* عليه ما يضاد ايمانه ذلك والعياذ بالله حكم عليه بالكفر عند ذلك وان اعتقب مذهباً يلزمه المؤمن موزمناً وهو ً التكليف العام على عوام الخلق وخواصهم هو ان يشهد ان ١١٧ اله الا الله وحده لا شريك له في ملكه ولا نظير له اخبرا به ويعزى هسذا ايضاً الى ابي الحسن عم القدر الذي يصير بسه ١٠ قال بعض امعار الايمان هو العلم بأن الله ورسوله صادقان فياً

<sup>-</sup> م) ف زعبه - ای سهرد - م) از که - م) ب ف ترل عبه -۴۰۰ الالامية المراس الوموان − ما الالامية

いらずで、一まい、いらでは加み 一かいらでなならがに
 100 いらに 一 1...からがはまず 一 かいらは 一 かりは 一 かりがな 一 からがな 一 からがな 一 からがな 一 からがな 一 からがな 一

ورد به التنزيل والا فتكليف ذلك شطط لا يستطاع فثبت القول والعقد مصدرًا ومظهرًا وقد يكتفي بالمصدر في القلب اذا لم يقتدرً' وه على الاتيان بالاقرار باللسان لكن فى حكم الله تمالى الإشارة' فى حق الاخرين تنزل منزلة العبارة فى حق الناطق وقصة الحرساءً اعتقها فانها مو منة دليل على صحة ما ذكرناه في اصل الايمان وقدره بقي.

فنول المرمبة الدجاء الممل كله عن القول والمقد حتى قالت لم يضر العبد ان لم يأت بطاعة واحدة في الاركان الاركان الاركان الدالعبد تخلده وتقول الوعبرة بكون له ركنا من الاركان الابان عمن ترك ١٠ الكبيرة في النار مع الكفار احتى قالت يسلب اسم الايمان عمن ترك ١٠ طاعة واحدة وكلا المذهبين مردود

اما الدول فيرفع منظم التكاليف من الاوامر والنواهي ويفتح باب الاباحة ويفضي الى الهرج أواذور دفي الشرع بذلك كله وربط بكل حركة من حركات الانسان حكماً بحكم 'انه إن' لم تضره الماصي" لم تنفعه الطاعات وأنه إن لم يكن مواخذاً بترك ما امر به .. لم يكن مثاباً بامتثال ما امر به .. لم يكن مثاباً بامتثال ما امر به .. لم يكن مثاباً بامتثال ما امر

واما المزهب الثاني فيرفع معظم الايات من الكتاب والاخبار والسنة" وتغلق باب الرحمة ويفضي الى اليأس والقنوط "واذورد في

۱۱) ب ن يندر
 ۱۱) ب ن والاثارة - ۲) ن المتساء - ۳، افتعول للمرجبة - ۱، - ۱، افتعول للمرجبة - ۱، - ۱، افتعول للمرجبة - ۱، - ۱، افتعول للموجبة - ۱، اسمان فرفع - ۱، افتعول للموجبة - ۱، اشرع - ۱، افتعو ۱، اسمار ۱، اسمار ۱، اسمار ۱، اسمار ۱، افتعال - ۱، افتعال - ۱، افتعال - ۱، افتعال استاد - ۱، افتعال المتاد المتاد

٥٥٠ مايتي دينار'' كان عدلا قال هو على' اعتقاد انه' لو بقي ابد الدهر ولائه لم يوثر ان احدًا يجرج من الجنسة الى النار فبقي القسم الثاني دل العقل عليه وهو أن العبد أذا كأن مصدقاً بقلبه مخبراً عن تصديقه بلسانه مطيعًا لله تعالى في بعض ما امره به عاصيًا له في البعض استحق المدح بقدر ما اطاع واللوم بقدر مما قد عصى في الحال واستحق. وليس في الفضل والعدل القسم الاول فان رحمة الله اوسع من ذنوب الكباير من امتى التخليد والتخليد كيف عجوز في العذل على عمل مقدر وبوقت بل الثواب بقدر الايمان والطاعة والعقاب بقدر العصيان في ايآل ثم يبقى الخلق وفضله ارجي من العمل ولا تنقصه المنفرة ولا تضره الذبوب ولان الايمان والمعرفة احق بالتخليد عدلا وعقلاً من معصية موقتة .. وشفاعة الذي عليه السلم قد وردت سمماً حيث قسال شفاعتي لاهل نحن فيه فالعدل المقول اذًا ما ورد الشرع به والحكم المشروع مسا ان يتعارض امران احدهما ان يثاب اولا ثم يعاقب مخلدًا او بالمكس وتخليد الكافر في النار متى كان عدلا عقلياً وهو لم يكفر الا ماية غصب ماية دينار على اعتقادً ان لو ظفر لم يواخذً بالالف كذلك فيا بقي على السكفر قيل واعتقاد انه ً يعمل غير اعتقاد ان عمل اليس من • سنة فهلا تقدر التعذيب بماية سنة أفن'' غصب ماية دينار وأخذ منه

وما نمكوا بر من الدبان فخصوصات عموماتها عمولة على

ه) ف مقدور - ۱۰۰ فن - ۱۰۱ ف دینار ا (اولام فردهم) ا ز هل
 ۷ مه ۱۰ ا - ۱۰ ا ان ف واعتاده ان - ۱۰ س. ۳ ف اندو تالف غسب بواخذ ب ان تالف غسب - ۱۰ ب ف س - ۱۰ ب ف والزم - ۱۰ ا وان - ۱۰ ب ب ف فخصومة - ۲۰۰۰ ب س - ۱۰ ب ف فخصومة - ۱۰ سری ب ادام به به فخصومة - ۲۰۰۰ ب نه فخصومة - ۲۰۰۰ ب نه فخصومة - ۱۰ سری ب ادام به به به فخصومة - ۲۰۰۰ ب نه فخصوصة - ۲۰۰۰ ب نه فخصوصق - ۲۰۰۰ ب نه فخصوصق - ۲۰۰۰ ب نه فخصوصق - ۲۰۰۰ ب نه فخصصق - ۲۰۰۰ ب نه فخصوصق - ۲۰۰۰ ب نه فخصوصق - ۲۰۰۰ ب نه فخصوصق - ۲۰۰ ب نه فخصصق - ۲۰۰۰ ب نه فخصصق - ۲۰۰ ب نه فخصصق - ۲۰۰ ب نه فخصصق

اما الصدر الاول فقد قال ابو بكر رضي الله عنه في خطبة قبل البيمة ابها الناس من كان يمبد عمدًا قان عمدًا قد مات ومن كان يمبد الله قانه حي لا يوت وتلا هذه الاية ومًا محيدًا قد مات ومن قد خلف أيم تشبة ألا رشول قد خلف به قانه حي لا يوت وتلا هذه الاية ومًا محيدًا إلا رشول قد خلف به قانه وال عددًا قد مضي بسبيله ولا بد لهذا الامر من كل قد خلف به قانه وا وان عمدًا قد مضي بين عبادة وقوهم منا الهر ونختار من المن الرفطان من أمن الرائطية من غير قايم به ثم كان أمير ومنكم أيم يقصدون سقيفة بني ساعدة وقال عمر كنت ازور أفي نفسي كلامًا أمير ومنكم وقال مه يا عمر وذكر جميم ما كنت ازوره الا انه كان ألين وكنت ١٠٥ وقال مه يا عمر وذكر جميم ما كنت ازوره الا انه كان ألين وكنت ١٠٥ وقال مه يا عمر وذكر جميم ما كنت ازوره الا الله كان ألين وكنت ١٠٥ وأله في الشاعته وبايمه الناس القصة المسهورة واا قرب وفاة ابي بكر وغي الله عنه فقال تشاوروا في قلبه ولا ق قلب احمد ان مجوز اليه واستقر الارم عبر بصفاته وعهد الموادة ولا وي قلب احمد ال بحوز الموادة والاون عن امام ولما قربت وفاة عمر رضي الله عنه جمل الامر

۲) ب ن تملي - ۳، ب ن اول خطبه خطبه - ۵، ۱۹۹۸، ب ز مِنْ قَبلِدِ الرُّمْلُ
 ۱۰ ب ن زمنم - ۲، ن ن تا - ۷، ب ان اختاروا - ۱۸ ف و لكم - ۱۸، ب ن ن تا مهاری ب - ۱۰، ن قام
 ۱۲۰ ب ن خاروا - ۱۲۰ ن ناتباوروا - ۱۲۰ ب ن خاروا - ۱۲۰ ب ن خاروا - ۱۲۰ ب ناتباوروا - ۱۲۰ به ناتباوروا - ۱۲۰ ب ناتباوروا - ۱۲۰ به ناتباوروا - ۱۲ به نات

- YX1 -

الغول في الومامة اعلم ان الامامة ليست من اصول الاعتقاد مجيث يفضي النظر فيها الى قطع ويقين بالتمين ولكن الخطر على من يخطي فيها نزيد على الخطر على من يجهل اصلها والتعسف الصادر عن' الاهوا، المضلة' مانع من الانصاف فيها

وفد فال جهود اصحاب الحديث من الاشعرية والفقها، وجاعة و الشيمة والمعتزلة واكثر الخوارج بوجوبها فرضاً من الله تعالى ثم جاعة المنصوب فرض واجب عليهم إذ لا بد لكافتهم من امام ينفذ الحكامهم ويقيم حدودهم ويجفظ بيضتهم ويحرس حوزتهم ويعبي وينحم ويتحم المعاتهم ويدعي المسلمين اقامت ويبعث وينتصف من الظالم ويداعي فيه امود الجمع والاعياد وينصف المظاوم وينعض وينتصف من الظالم ويداعي فيه امود الجمع والاعياد وينصف المظاوم عن احملة للمقلاء بنظرهم الثاقب وفكرهم الصايبومن وجه الخطأ وارشاده ومن زاغ عن المقود ومنل عن سواء السبيل فعلى الامام تنبيه على وجه الخطأ وارشاده والم المدي فالمدي فان عاد والا مفيل الأمام تنبيه على وجه الخطأ وارشاده ومن الم الملكية عقابه وعذبة عذابه مو بادن سطوة الله تعالى وشهاب نقمته وعقبة عقابه وعذبة عذابه

واندبل الساطع على وجوب الامامد سعمأ اتفاق الامة باسرهم من

۱۵۵ م) الموى المفل -- ۲۰ ف وجوبها فرض -- ۳۰ ف وسين -- ۲۰ ف مناکحهم -- ۲۰ ب -- ۱۰ ا -- ۲۰ ب ف ز والدين ۱۳۵ وا فيصب ف عاد والافيصب --

ومن المحال من مبّ العادة ان يسمع الجم النفير كلاماً من رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم لا "ينقلونه في مظنة الحالجة وعصيان الامة وعظافته والدواعي بالضرورة تتوفر على النقل خصوصاً وهم في نأناة الاسلام وطراوة "الدين وصفوة القلوب وخلوص المقايد عن الضناين والاحقاد والتالف الذكور في الكتاب العزيز "وأأف يَينَ قَلْو بهم و والصوارف عنه مفقودة ولم ينقل دل على انه لم يكن في الباب نص والمهر وايضاً لو عين شخصاً لكان يجب على ذلك الشخص المسين من حقه ان يتحدى بالامامة ويخاصم عليها ويخوض فيها حتى اذا دفع عن حقه سكت ولام بيته فيظهر الظالم عليه ولم ينقل ان احدا تصدى الامامة وادعاها نصاً عليه وتسليماً اليه

فات انجدان من افرارج وجعاعد مه افدرية هشل ابي بكر

الاصم وهشام الفوطي ان الامامة غير واجبة في الشرع وجوباً لو
امتنعت الامة عن ذلك استحقوا اللوم والعقاب بل هي مبنية على
مماملات الناس فان تمادلوا وتماونوا وتناصروا على البر والتقوى واشتفل كل واحدمن المكلفين بواجبه وتكليفه استغنوا عن الامام

ا ف والزم - س) اجازلوا غيره ب جادوا الى ف حادوا الى - ع) ايتلفونه ا ف طراورة - ۲۰۰۰ السمه ۲ - ۲۰ الس - ۲۰ ب ف الطام الله مي ١٠٠ - ٢٠ ب ف الطام الدين والتنوا - ع...ه) السمة المستحدد المنتوا التنوا - ع...ه) السمة المستحدد المنتوا المنت

ALCHAHRISTANI, Nihayat al-Iqdam. 31

شوري بين ستة وكان الاتفاق على عشمن رضي الله عنه وبعد ذلك كان الاتفاق على علي رضي الله عنه فدل ذلك كله على ان الصحابة كان الاتفاق على علي رضي الله عنه فدل ذلك كله على ان الصحابة رضوان الله عليهم وهم الصدر الاول كانوا على بكرة ابيهم متفقين الدكام عند من امام ويدل على ذلك اجاعهم على التوقف في الاحكام عند موت الامامة على النهاج الاول عصراً بعبد عصراً من المام الى زمان المام الما إجاع من الامة او بعهد ووصية واما جمياً فذلك الاجاع على هذا الوجه دليل قاطع على وجوب الامامة هذا كلامنا في وجوب الامامة على الاطلاق

اما افول في فمبن الومام همل هو ثابت بالنص ام بالاجماع أما والتقاثلون اختلفوا في ان النص وردعلي شخص بعينه ام ورد بذكر ٢٠٥ صفته أم فالقائلون بالاجماع اختلفوا في ان اجماع الامسة عن بكرة ابيهم شرط في ثبوت الامامة ام يكتفي بجماعة من اهل الحل والعقد وقد ذكرت مذاهبهم في الكتب

فال اهل اسد القائلون بالاجماع الدليل على عدم النص على امام و. بعينه هو انه لو ورد نص على امام بعينه لكانت الاممة باسرهم مكلفين بطاعته ولا سبيل لهم الى العلم بعينه بإدلة العقول والمجبر لو'كان تواتراً لكان كل مكلف يجد من نفسه العلم بوجوب الطاعة

かい いううい

فاقتلوه فايا رجل بايم رجلا من غير مشورة من المسلمين فانها تغرّة ان يقتلا يعني أني بايم ابا بكر وما شاورت الجاعة ووقى الله شرها فلا تعودوا الى مثلها ولم يكن وقت البيمة اتفاق الجاعة ووقى الله الميموه انخازت بنو أمية وبنو هاشم حمى قال ابو سفين لعلى قريش فاجامه على فتنتنا وانت كافر وتريد ان تفتنا وانت مسلم وقال العباس قولا مثل ذلك وقد سمم النبي صلى الله عليه وسلم وقال العباس قولا مثل ذلك وقد سمم النبي صلى الله عليه وسلم ولم بجرج علي رضي الله عنه الى البيمة حمى قبل أنه كان له بيمة في ولم بجرج علي رضي الله عنه الى البيمة حمى قبل أنه كان له بيمة في السر وبيمة في العلانية وقد خرج اسامة بن زيد وهو على جيشه امير بتأمير النبي صلى الله عليه وسلم

فايوا فاذا لم يتصور اجماع الامة في اهم الامور واولاها بالاعتباو دل على ان الاجماع لن يتحقق قط وليس ذلك دليلا في الشرع

فالوا ولصب الامامة بالاختيار متناقض من وجهين احدهما ان ماحب الاختيار موجب في النصب على الامام حتى يصير اماما ويجب عليه طاعته اذا قام بالامامة فهو انما صار اماما باقامته فكيف صار واجب الطاعة بامامته والثاني ان كل واحد من المجتهدين الناصبين للامامة لو خالف الامام في المسايل الاجتهادي باز له ذلك وما من مسئلة فرضتم وجوب الطاعة له فيها الا ويجوز المخالفة له فيها

A) ナン・コー A) ナウ | Ing ー・1) ナウュー (1) | 1元 ー・10 では ー・10 ナウ | 1元 ー・10 で | 10 で

ومتابعته فان كل واحد من ألمجتهدين مثل صاحبه في الدين والاسلام والعلم والاجتهاد والناس كاسنان المشط والناس كابل ماية لا تجد فيها راحلة فن اين يلزم وجوب الطاعة لمن هو مثله

ان بنان ۲۰۰۰ بنان ۲۰۰۰ بن واحد ۸ ۱ اختلاقا ۱۰۰۰ ا

١٤٦٥ ع) الول واول - ٢٠ ب واقــل ف واول - ٣٠ ف الاماسة -

وقرروا ذلك من ومد افر وقالوا كما يجب حسن الظن بالصحابة المهم لا يعدلون عن نص ظاهر الى الاختياد وهم الصفوة الاولى على الحراوة القبول عين نص ظاهر الى الاختياد وهم الصفوة الاولى على الحراوة القبول يجب حسن الظن ايضا بالرسول انه اذا علم احتياج الملتي ويحملهم على مناهج الملتي ويممهم الى من ينتهج مناهجه في دعوة المخالفين باللسان والسيف احوج منهم الى مسايل الاستنجاء والمسيح على المخفين والتيمم بالتراب وغير ذلك فاذا لم المستيا ولا ايراد حميم في كل باب يستدل به على نظايره من ذلك فاذا لم نيضر في ايراد حميم في كل باب يستدل به على نظايره من ذلك في أولا اشار الى صخص تعيينا ولاذكره بوصف حتى بقيت الامة على اختلاف في المحمول والفروع فن ضال ومن هاد يدعي كل واحد على الحق به على الحق به على الحق به على الحق به المحتول والمواح في حيال ومن هاد يدعي كل واحد

۳) ۱۹۰۰، سایا سام، ف مادقین ۲۰ ف الصدق ۱۳۷۷ مان وانتر ۲۰ ۱۰ دعواه ۲۰ سایا بالستان ۲۰ سایا یقصروا ۲۰ ۱۳ سایا سا

- ١٨١ – باجتهاده فكيف نجمله اماما واجب الطاعة بشرط ان يخالف اذا ادى الى المخالفة اجتهاده

فلو ا فدل ' هذا كله على ان الامامة غير واجبة في الشرع نعم لو احتاجوا الى رئيس يجمي بيضة الاسلام ويجمع شمل الانام وادى اجتهادهم الى نصبه مقسدماً عليهم "جاز" ذلك بشرط ان يبقى في مماملاته على النصفة والعدل حتى اذا خار في قضية على واحد وجب عليهم خلمه ومنابذته وهذا "كما فعلوا بعثمن وعلي رضي الله عنهما فانه لم اجدث عشمن تلك الاحداث خلموه فلما لم ينخلع قتلوه ولما رضي ١٢٥ علي بالتحكيم وشك في امامته خلموه وقاتلوه

قال اليَّهِ الامامرُ والجِدَني الديم عقلا وشرعسا كمسا ان النبوة • • واجبة في الفطرة عقلاً ومسعياً

اماً وموب الومامدُ عفد ان احتياج الناس الى امام واجب الطاعة يحفظ احكام الشرع عليهم ويجملهم على رواعاة حدود الدين كاحتياج الناس الى نبي مرسل يشرع لهم الاحكام ويبين لهم الحلال والحرام واحتياج الحلق الى استبقا الشرع كاحتياجهم الى تمهيد الشرع واذا •• كان الاول واجباً اما لطفا من الله تعالى واما حكمة عقلية واجبة

واماً السعع فان الله تعالى امرنا بمتابعة اولي الامر وطاعتهم فقال أبطيفوا أللة والرشول وأولي ألأمرين كم " فاذا لم يكن المام واجب

 ملي الله عليه وسلم في صريجه ليظهر فضل الفاضل وقصور القاصر واما ١٢٥ ان تقولوا لم بجمل الامر فوضى ولا ترك الحال شورى فيلزمكم النص والتميين ثم لا نص الا في حق من يدعي النص ومن لا يدعي النص كيفييت ثم لا نص واعلم إنه لا شبه في المسلة الا ما ذكرناه وما تذكره والامامية من سو القول في الصحابة رضي الله عنهم وافترا الاحاديث على الرسول فكل ذلك ترهات لا يصلح أن تشحن بها الكتب او مجري بها القلم وكذلك ما ذكره الزيدية من امامة المفتر مع قيام الفاضل والمتحقاق الامامة عندهم بجصال ادبع العفة والعلم والشجاعة والمع والمرتب بيلام بيكون في الارض الذياب المام ناف الامر واجب واجب الطاعة فيكون في الارض الذالف المام ناف الامر واجب

الطاعة اذا استجمع كل واحد هذه الخصال اجاب اهن المذهن مغالد انتجدات في هي وجوب الدمامة اصلا عقلا وشرعاً ان الواجبات عندنا بالشرع ومدرك هذا الواجب اجماع الامة والاختلاف الذي ذكرتموه في تعيين الامام من اذل الدليل على ان اصل الامامة واجب اذلو لم يكن واجباً لماشرعوا في التعيين ولما ٥٠٠ اشتفلوا به كل الاشتفال

في ادر فال اجماع الامة هل هو دليل في الشرع وان الاجمــاع هل يتصور وقوعه مادرا عن الاجتهاد بحيث لا يتصور فيه الخلاف ۱۱۹ (الانة – ۱) ف النف – ۱۱۰ راجع المل ص ۱۱۰ (جوزوا ان يكون كل قاطعي عالم زاهد شجاع خوي خرج بالاماسة) – ۱۱۰ ب ف بالسمع – ۱۱۰ اول – ۱۱۰ لم
 ۱۱۰ – ۱۱۰ لم
 ۱۱۰ – ۱۱۰ لم

- 141 -

عالم يدعي كل واحد منهما انه العالم وخصمه الجاهل ولا هادئ لهما " فائن كان يتوجه للعباد ان يقولوا ربّاً كو لا أرسك إلياً رسُولًا" مهم انه لا يتوجه على الله سوال أفلا يتوجمه اللامة ان يقولوا انبينا هلا عينت لنا اماماً نتبع قوله مِن قبل أن تَذِلُ وَنَذَى وان الله تعالى ارسل الرسل ليلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل فهلا . بعد الاعة

فلبق فلتم عرف احتياج الخلق ولم يعين فلم تحسنوا الظن به وان قلتم عين وبين ولم يتبعوا قوله لم تحسنوا الظن بالصحابة فأ الاخلص وما الاولى بتوريك الذنب عليه

وائم بين امريم اما ان تقولوا جميل الامر " بين الامية" فوضى أ وفوض الامر الى رأي المجتهدين ليبين فضل المجتهد الناظر وقصور القاصر عن رتبة الاجتهاد وجمل العلما، مجملتهم حملة الشريمة ونقلة الدين فيل تكمم وهلاكمان الامر فوضى " بين العقلا، وفوض الامر الى ومنذرين ليتبين فضل المجتهد الناظر " وقصور المحلل القاصر وهملا مملك الصحابة هذا المنهاج فيجعلون الامر فوضى " بين الامة ولا يرتبون امر الامامة ولا يشتغلون بتعيين الامهام عن مواراة النبي

۲۰, بن ـ ـ ـ ۸ الم ـ ـ ۸ ن مضطرب ـ ـ ۱۰ ۷۵,۸۲ و ۱۳۰۰ و ۱۸۰ ـ ۸۲۰ ما فراوول ـ ۱۲۰ ما فراوول ـ ۱۲۰ ما فراوول ـ ۱۲۰ فرض کذا ب اولا ـ ۱۰ ما فراوش ـ ۲۰ ن ـ ۲۰ ن فرض ـ ۱۲۰ فرض ـ ۱۲۰ فرض ـ ۱۲۰۰ فرض ـ ۱۲۰ فر

قول هذا لوَ كَان الوجوب ُ الذي يتلقى من الاجاع مقصورا "" على من صدر منه الاجاع وليس الامر كذلك فان الوجوب مستند الى النص الحفي والجلي من صاحب الشرع عليه السلم فهو الموجب والاجاع مظهرالوجوب وهو طريق قطعي في معرفته لا ان قول من ٧٧٠ لم يثبت صدقه ضرورة يكون حجة

وقوريم لو خالف كل واحد من المجتهدين امامه في مسلة ً جاز • قلنا نعم لانه مجتهد كم ان الامام مجتهد ولا يجوز لمجتهد تقليد المجتهد وهو لا يخالفه في الاجماع على انه امام بعد استناده الى النص وانما يخالفه في مسلة اخرى وهو جايز اليس ادى اجتهاد ابي بكر الى قتال اهل الردة ومانعي الزكوة اليسه وسبي ذراريهم واغتسام اموالهم وادى اجتهاد عمر رضي الله عنسه ً الى ان يرد اليهم أسباياهم فردها

عن واحد - ۱۰ ایسین واجب - ۱۰ الاجام
 ۱۲ - ۱۰ ب ن مرت الوجوب - ۱۰ از سئلة - ۱۰ ب ن ز بيدذلك
 (ف) فوانام خلاف - ۱۰ ب ساطيم -

واما تصوره عقلا فن الجائذات العقلية موافقة شخصين على رأي واحد واذا تصور في شخصين فا المانع من تصوره في ثلاثة واربعة الى ان يستوعب الجميع واما تقدير وقوعه في الصدر الاول فهو أيسر ما في المقدور فان الصحابة كانوا محصورين في المهاجرين والانصار واهل الراي والاجتهاد منهم أيكون الى عدد يمكن ضبطهم وحصرهم. من احدهم انكار

والموم مور دبيد انا بالضرورة نعلم ان الصحابة اذا اجموا على امر فلا يجصل منهم ذلك الاتفاق الا لنص خفي قد تحقق عندهم اما نص في ذلك الامر بعينه واما نص على ان الاجماع حجنة ثم ذلك، النص دبما يكون عندهم قواتراً وعندنا من اخبار الاحاد فلا بد من قطعاً وهو كالاخبار المتواترة فانها اورئت العلم بحكم القرينة لا بحكم قطعاً وهو كالاخبار المتواترة فانها اورئت العلم بحكم القرينة لا بحكم خالف الاجماع واخراجهم إياه عن سنن الهدى وقد جوزوا للمجمعين والحداث العرض لمستند الاجماع فان المستند ربما كان قرينة قولية اولا قطية اورئتهم العلم ولم يحكنهم التعديم بابفظ ودبما كان قولا مريماً فان صرحوا به كان ذلك ذليلا ثابتاً في المسئلة وان لم يصرحوا كفاهم الاجهاء

۳) ب ن زمن - ۲، ب سها - ۱۱، ۲ - ۲، اوقد - ۲، ب زالاجاع ن العدد اولام الاجاع - ۱، ۱۰، ۱ سام ۱ سام ۱۰ ن یکون -۱۷۰ ۱ ن یکون -

عند احد نص في تخصيص ُ بني هاشم لنقل ذلك حتى يرتفع النزاع فان منازعة الانصار قريشا كنازعة قريش بني هاشم ومنازعة بني هاشم علياً و من العب ان خسبر التخصيص بقريش لم يكن متواترا اذ لو تواتر لما ادعت الانصار شركة في الامر وهم قد انقادوا لخبر الاحاد° • فكيف يظن بهم انهم لا ينقادون للخبر المتواتر

فاد قبو عمر دضي الله عنه كان مجوز الاممامة لنير قريش بل للموالي حين قال لوكان سالم مولى حذيفة حياً لما تخالجي فيه شك وايضاً فانكم ادعيم ان لا نص في الامامة وقد ثبت نص في تخصيص قريش بأن قال الايمة من قريش فا جوابكم عمن يقول اذا ثب نص في قصيص . تخصيص قريش عن كل المسلمين أفيجوز ان يثبت نص في تخصيص بني وربطتم الملكم بالاجماع ثم قاتم الدول احالة ثبوت النص دبياتم الملكم بالاجماع ثم قاتم الاجماع يتضمن نصاً حتى يكون دليلافي الشريعة فقد دبطتم الاعامة بالنص فهلا ادعيم الدعيم على ابي بكر ولم عقدتم بابا في ابطال النص واثبات الاختياد

 قبل الما الاول فلان عمر سلم لابي بكر ذلك الحبر السندي رواه ولم يظهر منه انه كان يجوز الامامة لغير قريش واما سالم فقد قيل انه كان ينسب الى قريش فلذلك قال ما" تخالجنى فيه شك لا شهد النبي

عليه السلام بحسن ميرته وامانته و'ما 'نص التي الذي يتضمنه الاجماع فهولممري لازم جدا فان م) المبين - م) اولمبراجاد 300 م) فارعن كل المليدن - ٢٠٠٠، ف - - ٢٠١٠ عالية - ع) ب فان - م) اد -

وكم من مسئلة خالفه الصحابة في مسايل الفرايض والديات وايجاب الرجم فرجع الى قولهم وتزك اجتهاده وهمذا لانه لا يجب العصمة للاية فيجوز عليهم المخطأ والكباير فضلا عن الزلل في الاجتهاد وقولهم ان الناس لو تناصفوا وعدلوا استغنوا عن امام قلنا

هذا جايز في المقل جواز سداد الناظرين في نظرهم قبل ورود الشرع • ولكن العادة الجارية والسنة المطردة ان الناس بانفسهم لا يستقرون على مناهج العدل والشرع الا مجامل مجملهم على ذلك بالتخويف والتشديد ولا يتأتى ذلك الابسياسة الامام والتخويف بالسيف ۳۷۰ و اما الجواب عن فول الثيمة امسا ان <sup>ا</sup> تلقي الواجبات من العقل ٠٠ فقد فرغنا منه واما مستند الوجوب في نصب الامسام هو الاجمساع الدال على النص الوارد من الشرع

مغرمهم ان الله تبارك وتعالى امرنا بطاعة اولي الامر ومتابعة السادةين قلنا هذا مسلم في وجوب طاعة الامام على الاطلاق لكن الكلام اغا وقع في التعيين اهمو متعين بتعيين الشادع نطا ام. يتعين بتعيين اهمل الاجماع والاول كم يثبت اذلو ثبت لنقل ولما تصور سكوت القوم او سكوت واحد من القوم في موضع اختلاف في تحيين الامام اليس لماكن عند ابي بكر رضى الله عنه نص في تخصيص قريش بالامامة روي ذلك في حال دعوى الانصار فسكتوا كناك فو خارت الامام اليماء خصوصة بقريش نصاً كذلك لوكان

からか - こつ : - と) | Kc - - よ...

فمار فبن قد اظهر ذلك يوم غدير خم حيث امر الناس بالدوحات وخاطب الناس واخذ بيد علي وقبال من كنت مولاه فعلي مولاه

-111-

الاممامة اذالم تثبت الابالاجماع والاجاع لا يثبت الابالنص فلم يثبت الامامة الابالنص

٥٧٥ والجواب ان النص الضدي في الاجماع دبما يكون نصاً في الامامة وربما يكون نصأفي ان الاجمأع حجسة فتردد الامرين بين همذين يكون نصآ ظاهرا لكن قرينة الحال عند القوم وهم شهود الحضرة ربما اورثتهم' قطماً فتنزل غير الظاهر عندهم كالظباهر وحصل ً لهم القطع بذلك واعلم ان الاجماع اغا كان حجة لان المجمعين لمجموعهم وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينِ وقوله تعالى وَيَشِّع غَيرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ " " احادهم فجموع هذه الامة في العصمة نازل منزلة شخص واحد في .. ولا يثبت لواحد ْ منهم بخبر ْ المتواتر فإن العلم يحصل بمجموعه وإن لم يحصل باحاده وكالسكر الحاصل من الاقداح والشبع الحاصل من اللقم وغير ذلك وعليه حمل قوله تعالى يا أنيها أل نوين آمنوا أتشوا أللة المحتملين فلم يمكنا دعوى النص على ابي بكر وذلك النص ربما لا النبي صلى الله عليه وسلم ما كان يعرف من يجلس للاممامة للمعده وينوب منابه فان كان يخبر اصحابه بما سيكون بعده الى يوم القيامة معصومون عن المخطأ والكفر والضهلالة وإن كان ذلك جابزا في العصمة ويجوز ان يثبت حكم لمجموع من حيث هو جملة مجموعة من الفتن والبلايا وخروج اللبجال ولقد قال صلى الله عليه وسلم زويت واما الجواب عن المفلد الثي اوردوها نقول لا يمكن ان يقال ان

۱) انالامامة لم يثبين
 ۱) ان اورث لمم - ۲) ف نيحصل - ۳) ا ـ - ١٠ ان واحسد
 ۱) اكالخبو - ۲) ۱۱۰۰ - ۲) ۱۱۰۰ - ۲) ۱۱۰۰ - ۲) ۱۱۰۰ - ۲)

٥) بان ـ - ١٥ فرز بده - ١٥ ا ـ - ٨ ف كما - ١٩ ب الإخبار - ١٥ فروالفنة - ١٥ فروالفنة - ١٠ فروالفنة - ١٩ فروا الا - ٢٠ بان ـ - ١٠ فروا الله - ١٠ بان ـ - ١٠ فروا - ١٠ فريتلون - ١٥ المتحلال - ١٠ فريتلون - ١٠ المتحلال - ١٠ فريتلون - ١٠ المتحلال - ١٠ فريتلون - ١٠ المتحلول - ١٠ فريتلون - ١٠ المتحلول - ١٠ فريتلون - ١٠ إلى مناوركم - ١٠ المتحلول - ١٠ فريتلون - ١٠ إلى مناوركم - ١٠ المتحلول - ١٠ فريتلون - ١٠ إلى مناوركم - ١٠ المتحلول - ١٠ فريتلون - ١٠ إلى مناوركم - ١٠ المتحلول - ١٠ الم

اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره واخسال من خذله وأدر الحق معه حيث دار وهذا حين زَل قوله تمالى يَاأَيُّها الرَّسُولُ خَذَله وأدر الحق معه حيث دار وهذا حين زَل قوله تمالى يَاأَيُّها الرَّسُولُ اللّمَ مَا أَزُل إِلَيْكَ مِن رَبِكَ وَإِن لمَّ تَفَعَلَ فَمَا بَلّمَةَ رَسَا لَيَهُ وقد فهم اللّم عن قوله من كنت مولاه فعلي مولاه الخلافة حيث هناه عمر الجاعة من قوله من كنت مولى كل مومن ومومنة وقال عليه والسلم انت مني بنزلة هادون من موسى الا انه لا نبي بعدي وقد قال عليه السلم انا مدينة العلم وعلي بابها الى غير ذلك من الاخبار عليه السلم انا مدينة العلم وعلي بابها الى غير ذلك من الاخبار فين أبي بكر

كذلك حيث " دوى مسلم في صحيحه انه قال عليه السلم أيتوني بدواة و كتف اكتب لابي بكر كسابا" لا" يختلف عليه اشان « بدواة و كتف اكتب لابي بكر كسابا" لا" يختلف عليه اثنان « في نفسه قوياً في امر الله تعالى وان وليسوها عمر تجدوه قوياً في امر الله وان قوها عمن يسلك بكم مسلك السداد وان قوها عليا تجدوه هادياً مهدياً باخذ بكم الطريق المستقيم وقال لا يزال مودة اللامر في قريش ما بقي منهم اثنان وقال حملة الحديث لما يزلت « مودة المدم جا العباس الى علي دعي الله عنها وقال اني اعرف الموت في وجوه بني عبد المطلب وأثبي يرسول الله صلى الله عليه وسلم وقد نعى آليه فانطلق بنا اليه نسأله لمن الامر بعده فان كم فاذتم

١٠) اترول - ٧٠ ب ف النبي ١٧٠٥ - ٨٠ ب زمن - ٨٠.٠٩ ب ف اكفيتم
 مذا الاظهار والاشهار - ١١٠٠ الـ - ١١٠ ف لا - ١١٠٠ ف فا - ١٩٠٠.٩١٠ ب

۸۷۰ ۱۰ ۱ - ۲۰ ف کذا (اولًا) نئیت شد - ۲۰ ب ف فیمن - ۲۰ ف ناب الكتاب نقل ما ذكر في الكلام واغال برطب حل المشكلات من المقولات وبيان منتهي اقدام اهل الاصول في مراتب العقول 'دون

٠٠ فَلَمَّا رَأَهُ مُسْتَهِرًا عِنْدُهُ قَالَ هَذَا مِن فَضَل رِرَبِي ۚ أَوْ لِم يَكِن قَصة ام • ، وهي بأحادها ان لم تفدنا علماً بوقوعها فهي بمجموعها افادتنا علماً قطعياً • الله تعالى على عباده' تيسير اسباب الخير لهم وتعسير اسباب الشر ٨٨١ ويقيناً صادقاً بأن خوارق العادات قسد ظهرت على ايسدي إصحاب التصديق ولا يجوز الانكار عليه أليس قد ورد في القرآن قصة عرش بلقيس وقول ذلك الولي أنا آييك يع قبل أن تدتيد إييك طرفك 以るい موسى ومريم ام عيسى عليه السلام وما ظهر كما من الحوادق من القا، موسى في اليم كرامة لما ورزق الشتا. في الصيف ورزق عليهم وحيشماكان التيسير اشد والي الخير اقرب كانت الكرام اوفر وما ينقل عن بعضهم من خوارق العادات وصع النقل وجب الصيف في الشتا. وظهور النخلة في الصيحرا. من اعظم الكرامات لمريم عليها السلام وما ينقل عن صالحي هذه الامة اكثر من ان يحصى واماكرامان الاولياء فجابز عقلا ووارد مسما ومن اعظم كرامات

لنبي اذا كمان الولي في معاملاته تابعاً لذلك النبي وكل ما يظهر في حقه ... فهو دليل على صدق استاذه وصاحب شريعته فلا تكون الكرامة واعلم ان كل كرامة تظهر على يــــد ولي فهي بعينها معجزة

のううか - ·1…・・コー ・コン・・ラ アー・ ١٨٥ ١٠ الفيرات - ٢٠٠٠ - ٢٠٠٠ (ف اولاً) النار.

ALCHAHRISTANI, Nihayat el-Iqdam. 32

تدل على العلم والفضل وحسن الافعال تدل على العفة والمهادة بالحرب تدل على السياسة والشجاعة فكها يستدل بالافعال على الشهادة والقضاء مجوز ذلك على الاية جهل او جور ' او ضلال او كفر انخلع "منها او" خلعناه وما ينقسل. عن الاموية فهو صحيح الا انه لاينافي الامامة عندهم" وعند من كذلك يستدل على الصفات التي تشترط في الايمة وان ظهر بعد ذلك فبل صفات الامامة يجوزان يستدل عليها بالامارات والاقوال

٥٨٠ فلد فبل فا القدر الذي من صفات المدح يصير بها' مستحقاً للامامة وما العدد من امة يصبح به عقد البيعة

العدد الذي ذكرناه ومنهم من زاد والعدد لعقد البيعة فقيل تتم الباقين نكير كفى ذلك ويجب الاشهاد به فان م خطب جسيم. يستحق بها الخلع اينخلع ام يستوجب ذلك كله من مظان الاجتهاد العلم بصيرًا بسياسة الرعية ذا نجدة وكفاية ومن العلما. من نقص من البيعة يرجل عدل وقيل برجلين وقيل بادبعة وقيل بجاعة من اهل الحلّ والعقد والاجتهاد والبصيرة بالامور ولو عقد واحد ولم يسمع من لرجلين في صقعين او اقليمين فانه اذا خلع نفسه او احدث احداثًا وليراجع الكتب المصنفة في الكلام فاني لم اشترط على نفسي في هذا ومنصب عظيم والمسايل المرتبة على ما ذكرناه من عقدالبيعة فبل القدر من الصفات آن يكون مسلماً قرشياً مجتهداً في ..

DICH - 1016-101- 101- 101- 101-غيظ – •) ب ف التدر – ١٦ ا ـ – ٢٠ الم ينظم – ٨، اكل ذلك ٠٨٥ ١٠) ب ف بد - ٣) ن القدر من عدد الامة - ١٠) اعد - ١٠) ف ز

اكثر مما اوتي

فبل بلذنا ان عيسى عليه السلام كان عيمي على الما. قال صلى الله عليه وسلم لو ازداد يقيناً لمشي على الهوا. ومعا ينص بهز الموضع الكلام في النسخ وان هذه الشريمة • ناسخة للشرائع كلها وهي اتمها واكلها وان عمداً المصطفى صلى الله

الله عليه وسلم خاتم الانبياء وبه نختم الكتاب

قال بعض العلماء النسج رفع الحكم بعد ثبوته وقال بعضهم النسخ تبين انتها. مدة الحكم وكانه تخصيص يزمان وهو بظاهره كان شاملاً لكل زمان وبالنسخ يبين انه لم يشمل الاوقات كلها كن شاملاً لكل زمان وبالنسخ يبين انه لم يشمل الاوقات كلها بوقال اليهو د النسخ رفع تكليف بمد توجهه على العباد وذلك لا قال ولو ان واحداً منا امر غلامه على كل حال ان يفعل فعلاً ثم منه أي ظهر له امر بخلاف ما تصور في الاول او ندم بالقلب على تكليفه من ذلك اما في الحال او في ثاني الحال او ندم بالقلب على تكليفه ألاول وهاتان القضيتان مستحيلتان في حق من لا تحقى عليه ذرة يمه في الارض ولا في السماء ومن له الملك والتصرف في عباده عا يشا.

بفال لهم المستحيل على نوعين مستحيل لمينه كاجتماع السواد والبياض في محل واحد في حالة واحدة ولا شك ان رفع التكليف. وحكم التكليف بعد ثبوته ليس من ذلك القبيل ومستحيل لما من ذرولة – م، ن درولة التمي

\$∆ە د، ف المئتان ⊢

قط قادعة في المعجزات بل همي مؤيدة لها دالة عليها داجمة عنها مهده وعايدة الميها وقد قال الدي كاين في امتي ما كان في الزمان الاول حذو القذة بالقذة والنمل بالنمل حتى لو دخلوا جعر ضب لمدخلتموه وقال عليه السلام ان في امتي من هناله مثل ابرهيم الخليل ومن مثله مثل موسى وفي الاية وأكما ضرب أبن مرتم مثلا إذا قومك من ودينه اكمل اللديان كها قال تعالى أنيوم أكمل إذا قومك من الدرايع واتتمني علي الديل الشروع المائيل المناس والمربعة المرب واكم من تحلى بشريعة الرع التحال الشرايع والتبات فيها والثبات فيها والاديان عليها ينال الشرف واكم من تحلى بشريعة اليائية ويائم فرقانا وينكم فرقانا وليائم وينائم وينا وليائم والمدال ويمائم ألا الله تقول المنة تعلى الله تعلى المناسب يتقول المنة تبل المنوان بين الحق والباطل وسبيسل المناسبة ويسرا ويائم ويائم والباطل وسبيسل المناسبة والمائل والمدالية بشراتها المذكورة وفي المخبر لو عرفتم الله حق مرفته لملمتم الملم الليائم وما الوقي احد من اليتين الاوماً للله حق مموفته المهدم إليال بدعايكم وما اوتي احد من اليتين الاوماً في أدت أمنه مهده

۸۰۰ ، ال بكون - ۲۰۰۰، ۱۳۰۰ الثرية - ۲۰۰۰، ۱۰۰ ب المسكيل - ۱۲ الحلايية - ۲۰ في طبها - ۱۸ زين - ۲۰۰۰، ۱۸۸

みの こうつり ー シー・ー

بمكم واحد "غير ما ثبت في شرعمم نقسد تحقق ان الملكم الاول مرفوع بذلك الملكم او قد انتهى مدة الملكم الاول و تجدد " هذا الملكم فغبت النسخ وان أنكروا ذلك فنكاح الاخوات في زمن ادم عليه السلم حق قيل انه استمر ذلك المحسيم الى زمن نوح مما عجب الملامة المسلم حق قيل انه استمر ذلك المحسيم الى زمن نوح مما عجب الملتما من الولادة حكم لم يكن ننوح وغيره بل ترك واطلق له ان لا يجتن اسماعيل في طفوليته حتى يصير مراهمتا وحفر ١٨٥ واطلق له ان لا يجتن اسماعيل في طفوليته حتى يصير مراهمتا وحفر ١٨٥ واجباع على الابييا على الابييا. قبل موسى عليه السلام عم صاد واجباً على الابييا. قبل موسى والمواعدة من ادل الدلائل على النسج اذ واعده وجميع الافعال الدنياوية "كان مباحاً" قبل موسى عليه السلام فصاد المبين ألمة واعده وخوراً على موسى والمواعدة من ادل الدلائل على النسج اذ واعده الميان المائين ليلة ثم اقباً بعشر فتم ميقات دبه ادبعين ليلة و كذلك تلك التكاليف الشديدة على من تلك الدكال عائيلي واجبة على من

قبلهم والمر في ذلك كله ان الحظر" والوجوب احكام لا ترجع الى الافعال حتى تكون صفات لها ولا" الافعال كانت على صفات من

٥٨٥ لفرض واذا فعل بخلاف ذلك لم يفعله لصلحة وغرض اخر بل اقواله وبطلق ابدا على الندم على ماكان والندم هو ان يقول قوكا او يفعل فعلًا لغرض ثم يرى ان المصلحة في غير ما صدر عنــــه قوكًا الا البدا والندم والبدا يُطلق على معنيين احدهما الظهور يقال بدا له الشي. اذا ظهر وَبَدَا لَهُم مِنَ ٱللهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْسِبُونَ وَهذا لا مجوز على الله تعالى فان المعلومات كلها ظاهرة لديه مكشبوفة عنده والنسخ لا يودي الى ذلك لانه كان عالاً بذلك التكليف عند توجه على • ولا رفع الحاكم لانه ظهر لهشي اخر وفعلًا وهذا ايضاً لا مجوز في وصف الباري تعسالى فانه لا يفعل فعلًا •• يفضي الى المحال كخلاف المطوم ولا محال هاهمنا يفضي اليمه النسخ وافعاله لا تعلل كما بينا قبل فلم يتصور في حقسه الندم ولا افضى النسخ الى الندم فتمين القول بأن النسخ غير مستحيل عقلاهم وقوعه شرعاً من ادل الدليل على انه غير مستحيل عقلًا العبدأ وكان عالماً يرفعه عند النسخ فلم يظهر له امر متجدد لم يعلمه عليهم السلام اهل كان جميع ما وردبه موسي مشروعًا لهم او منها ما كان مشروعاً ومنها ما لم يكن "مشروعاً فأن كان كله " مشروعاً وهود وصالح وابرهيم واسماعيل ويعقوب وجماعة من الانبياء والاسباط لمم فلم يرد موسى بئشريعة اصلًا بل قرر الشرايع الماضيسة وان ورد فتول لايمك ان موسى عليه السلام تاخر وجودًا ً عن ادم ونوح • ا

۳) ۱۳۰۸ (۲۰ س) ن زلو سام) ب ن زعنه ۱۳۰۸ (۲۰ س) ن عله سام) اوجوده سام) ب ماکان ب ن غیر مشروع سام ۱۳۰۶ د د د سام

الى خلق اخر فتبارك الله احسن المخالقين انشأ من طور الى طور ابدا من كور الى كور اوكل مرتبة ناسخة للصورة الاولى لابسة المورة اخرى ثم خالفت تلك الصورة الى اخرى كذلك الامل الابسة في كسوة صورة لنوع الانسان اليصرف بتربيتها من شريمة الى مريمة الشرايع كلها وتختم بخاتم الابساء كهم وليس بعد الكمال والاستقامة الامر الاول مده الالماد والقيامة بعث انا والساعة كهاتين فيتم الخلق هنالك ويتم الالمريمة الدريمة المساح الالملام ويشم المثل مناقبة وينكم ويالاسلام دينا وعجمة المصلفي مي الله عليه وسلم بياً وبالقران دبا وبالاسلام دينا وبعد المصلفي مي الله عليه وسلم بياً وبالقران اماماً وبالكمبة قبلة وبالمومنين اخواناً الماماً وبالكمبة وبالقران

وقد نجز غرضنا من عشرين' قاعدة في بيان نهايات اقدام اهمـل الكلام' وان تنفس الاجل' وامهل العمر' شرعنا في عشرين اخرى

٨٨٥ الرجال في بعض الأحو ال تخالف احكام ربات الحجال واذا كانت الإحكام عَمَّا يَفْعَلُ ۚ بِالتَّغِيرِاتِ التِكليفيةِ مِن الأباحـة والحظر والإعجــاب وذلك كالمرمة في الاجنبيات ترتفع بالمقد الصحيح والحل في المنكوحة يرتفع بالطلاق المبين وكاحكام المقيم تخالف احكام المسافر واحكام قابلة للرفع والوضع والتغيير والتبديل فما المستحيل في وضع احكام على اقوام في زمن ثم رفعها عن اقوام في زمن اخرثم يقابل التكليف والسقم والراحة والشدة والنعمة والبلية وانبات الزرع وإفساده " والاطلاق والمشي تارة الى موضع والوقوف تارة في موضع والقيسام تارة ۗ والقمود اخرى تصريفاً لعقولهم ونفوسهم كما يشأ حيث يشاً كر•١ وانشا. الحيوان واهلاكه وخلق الانسان وافنائه تارة الى مدة وتارة في الحال من غير مهلة تصريف لا بد انهم حيث يشأكم يشا لايسال لا تقبل الرفع والوضع بل الاحكام راجعة الى أقوال الشارع وتوصف الافعال بها قولا لا فملا شرعا لا عقلا فيجوز ان يرتفع بمضها ببعض لَمَالُ مَمَا يَفَعَلُ فَمُدْيِكَانَ الَّذِي بِيلُوهِ مَلْكُونَ كُلَ مَنْ وَإِلَيْهِ تخبفون آله الملك والملك والخلق والامر والفعل والقول والتصريف والتكليف اليس الخلق الاول في مادة الانسان يتصرف في تربيته الحسن والقبيج ورد الشرع يتقريرها ولا قول الشارع اكسبها صفات بالافعال وتقسابل التغييرات العقلية' من الموت والحيوة والصحسة من سلالة الى نطفة الى غلقة الى مضغة الى عظام الى كسوة العظام لحما

٧٠١قول — ٨٠١ ـ — ٨٠ ف الاجنية - ٨٥٥ ١١الطية — ١٠١ ـ — ١٩٣٠ و وكم يسألون — ١٠٠ ب كادنه — ١٠٠ ب ف يتول — ١٠٣٠ ٨٩٠ — ١٠١متمرف —

[الذيل]

مسئلت

"في انجات الجوهر اخرد"

الجسم ينتهي بالتجزية الى حد لا يقب الوصف بالتجزي ويسميه المسكلمون جوهرا فردا وصارت الفلاسفة الى انه لا ينتهي الى حد لا يقبل المناهيية وما تجري المناهيم عند المسكلم هو المركب من اجزا، معتاهية وما تحصره النهايات والاطراف لايشمل على ما لا يهاية متناهية وما تحصره النهايات والاطراف لايشمل في الجسم اما رضاً له وعند الفيلسوف الاجزا، أمما تحسين واما بالوهم والقوة والجسم مركب من هيولى وصورة لا من اجزا متحيزة مدر المناهم في المسئلة أن المتناهي اطرافه واضلاعه يستحيل وميرا للنكلم في المسئلة أن المتناهي اطرافه واضلاعه يستحيل ان يشتمل على منقسات بلانهاية فأن المحصور بالنهايات لا يكون حامرا بما لا نهايات له وايضاً فأن الاتصال المحسوس في الجسم متناه

٨٨٥ ١١٠٠١١ ب - ١٦٠ ١١٠١١ التجزي - ١١٠ ب ز من - ١١٠ الثاره ٨٨٥ ١١ الثلام -

- 3.0 -

 ١٩٥ نفسك وانت كم اثنيت على نفسك ضلت فيسك الصفات وتقسمت يوم القيامة وقد رضيت عني يا ارحم الراحين ربنا لا تواخذنا ان نسينا او اخطانا رئبناً لا ثُرِ غُ قُلُو بَنَا بَهْدَ إِذْ هَدَيْدَنَا وَهَمِ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وحقأ وصدقآ نقول متبركين بالفاظ الصالحين وهمي كلبات ملتقطة من دعوات زين العابدين رضوان الله عليه يامن لا′يبلغ ادن′ما استأثرت ئي. وانت الباطن فما اختفيت في ثي. ولا تنيرك الدهور ولا تبليك الامور ولا يعتورك الزمان ولا يجويك الكان ولا يشغلك شان عن شان كذلك انت الله الذي "لا اله الا انت لك الاسهاء الحسني والمثل عليه وسلم اللهم اكتب في هذه الشهادة عنلك واجعلها عهدا توديه في في بيان نهايات اوهام الحكما. الإلهيين وعند ذلك يجق لنا ان نقول به من جلالك وعزتك اقصى نعت الناعتين يا من قصرت عن رويته الاول في اذليتك وعلى ذل ك انت دايم لا ترول وانت الاخرا في ابديتك وكذلك انت قايم لا تحول وانت الظاهر فمها احتجبت عن . ا الاعلى والكلمة العليا انزلت الكتب بالحق وارسك الرسل بالصدق وختعتهم باخرهم عصراً واولهم مائرة وذكراً عمد المصطفى صلى الله •• العيون ولا تخالطه الظنون ولا يصفه الواصفون انث كحا وصفت بسه دونك النعوت وحارت في كبرياءك لطايف الاوهمام والعقول انت ابصار الناظرين وعجزت عن نعته اوهمـــام الواصفين يا من لا تراه •

 ب نسول - ۲، ف تلفطة ب ز مائورة - ۲، ا م ا م ا ب اذتا ۱۹۹۹ د ۱۰ الفر - ۲، ف بجرك - ۳، ف م م م ال کامیان

١٠ الفرد عند المسكلم وعلى كل حال متناه فاغا يتساهي بامر لا ينقسم . الاقاه بمنقسم فليست كرة بل هو بسيط وان لاقاء بفير منقسم فذلك • من خلا خارج العالم فانه يتوهم حدًا ونهاية للعالم ثم يقدر فضاء وخلا. كان الحد الذي يتناهي به منقسماً لم يكن خطأ وان لم ينقسم عرضا وانقسم طولا فينقسم الى نقط وهو امر' لا ينقسم وذلك هو الجز على البسيط افيلاقيه ام لا فان " لاقاه افيلاقيه " بنقسم ام لا " فان مجده فان الحد خط والخط طول لا عرض له فقد تناهي الجسم فسان ١٨٥ سطحا وخطا ونقطة والالم يكن نهاية وان بقي الوهم في حال التقدير الوهمي وذلك عما يتمثل في الوهم ينتهي بهُ والا فيثبتُ خلا، فارغا وذلك خلاف العقل ويرهانه نفرض ' الكلام في كرة حقيقية وبسيط حقيقي ونضرب'' بالكرة الجوهر النرد ويمكن ان يطرد هذا البرهان ايضاً في البسيط المتناهي مجوز الى حد لا ينتهي الى هذا المحال وهو تصور جسم لا يتساهى ذلك على ان جــما' لا يتناهى متصور الوجود بل الاتصال في الجسم ان يتصل به جسم آخر بحيث لا يقف الوهم الى حد ونهاية ثم لا يدل وبعك املم الحرمين في اثبات الجزء الفرد مسلكا اخرا فقسال

فامد فيل السطح والخطوال:قطة اعراض عندنا فالنقطة عرض للخط والخط عرض في السطح والسطح عرض في الجسم وما كان عرضاً لا يقبل الوصف بالتجزية والجوهر الفرد عندكم حجم له جئة ومساحـة ) اجسم - ٧) ب على - ٨...٨) ب ويثبت - ٩) ا ـ - ١٠) ب يغرض - ١١) ب يفرب - ٩١ ..٩١) ب ما - ١١) في افيمنتسم او لا يغتسم - ١١) ب زما - ١٢) الـ - ١٣) المحطأ - ١٩٥

بالحس والانفصال يستدعي سبق اتصال لا محالة فلو كان الجسم مما ينفصل عن ألنهاية فليكن فيه الاتصال غير النهاية فان كان الانفصال بالفعل فينسبقه الاتصال بالفعل وان كان الانفصال بالقوة والوهم فالمنسبة الاتصال بالقوة والوهم ثم اتصاله متناه قوة وفعلا فانتصاله يجب ان يكون كذلك وايضا فان المقدار المندي اشتمل عليه الجسم متناه معدود مقدور فلو نصف الجسم نصفين وكان احد المقدارين يقبل التجزي الى غير النهاية حتى يصير ذا مقادير بنير نهاية فيلزم أن يكون الاكال وهو الجلة ويلزم أن يكون فيالا يتناهي من المقادير تفاوت الاكثر وهو الجلة ويلزم أن يكون فيالا يتناهي من المقادير تفاوت الاقل والاكثر وكلاهما عمال

فاده فبر ما ذكرتموه صحيح في تقدير اجزا الجسم بالفعل فسان الجسم المتناهي لا يشتمل على اجزا. بالفعل غير متناهية لكنا نقول هو يشتمل على اجزا. بالقوة غير متناهية فالمحصور في الفعل لايجصر وهه غير المتناهي بالفعل فلم لا يجوز ان يجصر غير المتناهي بالقوة وفيه النزاع قلنا ما قدرتموه أبلقوة أيجوز أفي العقل ان يخرج ألى الفمسل وا فان لم يجز ظهرت الاستحالة وبقي الوهم المجرد الذي دل على خلافه يرهان المقل وان جاز خروجه الى الفعل وقدرنا خروجه الى الفعل ازم المحال الذي ذكرنا هذا كم يقسال ما من جسم الا ويمكن

۳) ابطل غبر – ۳۰۰۰۳) ب ـ – ۱۰) ب مندر – ۲۱) ب زما

<sup>،</sup> ۱۹ م) با النبر – ۲۰۰۰ ا ۱ – ۲۰۰۰ ب من (البوة – ۲۰۱۰) ب يظهر

اما الدول فنقول بنيم هذه الالزامات على قضية مذهبنا لا على ٣٠ مقتضي مذهبكم لان على مقتضى مذهبكم لا يتصور جوهر فرد

والمارضات والناني التحقيق

بهجاز – ۲۰۰۰) ایر – ۸ ب – ۱۰ ب الجوهر
 ۱۳ ب با الشبة – ۲۰ ب العواب فيد – ۲۰ افضية

قاذلك لزمكم ما لا يلزمنا في ابعاده الثلثة قلنا هب انه اعراض قاعة بالجسم اليست هي اعراضاً تنقسم بانقسام الجسم فان النقطة على اصلكم شي، ما لا تنقسم والخط ينقسم طولا ولا ينقسم عرضا والسطح ينقسم طولا وعرضا ولا وعرضا ولا وعرضا ولا الاعراض تنقسم بانقسام المحل وتتحد بانحاد وعرضا وعقاً وكم ان الاعراض تنقسم بانقسام المحل وتتحد بانحاد ولجل ويتحد المحل بانحاده وكا انكم سعيم هذه الاعراض نهايات الجسم كذلك الجوهر عندنا اطراف ونهايات وليست بذي اطراف

اما شبههم قالوا لو قدرنا جوهرا بين جوهرين افيلاق ما على اما شهريم قالوا لو قدرنا جوهرا بين جوهرين افيلاق ما على به يينه بعين ما على يساره ام بغيره فان قاتم بعينه فهو سفسطة فان قلتم .. بغيره فقد ثبت التجزي في الجوهر الفرد و كذلك لافي احدها بكله او ببعضه فان لاقاه بكله واسره لم يبق للثاني ملاقاة فان المشغول بكل واسراً كيف يصير مشغولا بغيره وان لاقاه ببعضه فقد تجزي لالنظروين وانما بلاقي كل واحمد منها بطرف غير الاخر وان منع .. السفلاوين وانما يلاقي كل واحمد منها بطرف غير الاخر وان منع .. ستة اجزاء وعلى راس احمد الخطين جوهر وعلى ذنب الخط الاخر حوهر وقدرنا تحرك الجوهرين في حالة واحدة على تساوي الحركتين

م) بـ من الابياد — • ) ب إنها — ٢) العراض — ٧) بـ ــ — ٨) وليس ٢ ٩) بـ بغير — ١٠) بـ زله ٢٩٥ و ١) في الحاش اذا — ٣) بـ لاقاء في — ٣) بـ يكله وابره — م) ا

 ١٠ تسكم به انه ذو نهايتين ووسط وذلك هو الاجزاء الثلث عندنا ولا ٣٠ ينقسم عرضاً والحط ينتهي بنقطته وذلك لا ينقسم لا طولا ولا ٢٠٥ . الذي انتهى به فانا نقول الجوهر الذي بين الجوهرين يلاقي احدهما • وليس الفرض صحيحاً ولا الجوهو على ما قررتموه وهي الجواهر التي وعلى هذا المساق كل ذي نهاية من جسم وجوهر فانما ينتهي بجسد لا وعرضا ولا ينقسم عمقاً والسطح ينتهي بخطه وذلك ينقسم طولا ولا يودي الى التجزي ابدا فان الطرف لا ينقسم ولو انقسم ما كان طرفآ فالطرفان جزءان فردان والوسط ايضآ فرد فقد اعترفتم بالالزام الذي ينقسم والجسم ينتهي ببسيط وهو السطح وذلك ينقسم طولا نقول فيها انها لا تتجزى فان مدلول دليلنا' ان كل مساحصره جسم بطرف فنقول ان ذلك الطرف متحيز او ً غير متحيز فانكان متحيزا ونقول ما فرضتموه علينا من الجواهر الثلاثة اغا.هوالزام على مذهبنا ٥٩٥ انا نسمي ما انتهى جزا فردا اصطلاحا وذلك معقول الدئيسل وليس متحيرًا فذلك عرض قايم بمتحيز هو الجز. الفرد عندنا لا ما قسدرتموه بحسوس ولان ما يقدره الوهم ودل عليه البرهان هو ذلك الجزء فهو الجوهر الفرد وليس بطرف وقد فرضته انه طرف وان لم يكن واحد واتصال منست جهات اوست اتصالات الا ان المتكلم يقول ذلك بانضهام امثالها اليها والفيلسوف يقول ذلك بانضهام صورتها اليها متناه بجب ان يكون متناهيا وما لا يتناهي لا يجصره ما' يتناهي ثم والعرض والعبق تحقق مثله في الجوهر الفرد وقبوله ذلك اتصال

٥٠٥ داب مدارك دليه - ١٠ ازلا - ١٠ ام - ١٠ بكل

وليس هذا التقدير والفرض على مقتضى مذهبنا صحيحاً فان الذي البرهان على أن جسا محدودا متناهياً محصورا لا يشتمل على ما أقنا البرهان على أن جسا محدود فلا مجوز أن يتجزى أبدا فبقي التجزي مدلول دليانا المقلي ثم يلزم أن يبقى شي. لا ينقسم ولا يتجزى و بوهرين وحققتم الفصل بين الجوهرين عقلا لا حساً واحلتم انفصال والتحيز والتشكل مورة في الهيولى جوهرة ابل للتحيز والتشكل واحد منها على الانفراد لا يقبل الوصف بالتجزي ومجموعها قابل أفيقبل التجزي من حيث الصورة أم من حيث الهيولى واحد منها على الانفراد لا يقبل المصورة فهو بأطل فأن الصورة اتصال والاتصال أكيف يكون قابلا للانفصال بل قابل للانفصال أمر أخر

استولا - ۲، بالدلیل
 این النیول - ۳، ب ونتس الاتمال
 ۱۸۵ و ۱۰۰۰ ب - ۲ م) افح الماش من النیول - ۳، ب ونتس الاتمال

وكل ما ذكرناه في الهيولى وقبولها للصورة فعي الأبعاد الثلثة الطول ١٠٠

وهل فيها قوة هذا القبول فان لم تقو فذلك المعني بالجوهرالفرد

فنول أو تقوى تلك الهيولى على قبول انفصالات بلا نهاية

عندنا وان قويت على ذلك فيفضي هذا التجزي الى جواز وجود جسم بسيط ذاهب في الجهات بغير نهاية وقد قام البرهان على استحرالته وذلك عال وان لم تقو على ذلك بل قويها الى حد ما تندهي السه هو الجز. الفردالذي لا يتجزى بقي ها هذا في همذه الصورة وهو الملانفطال في جانب الوهم انه لا يقف حقيقدر عالما متصلا بمالم إن الموال في جانب الوهم الما المنظال المنظل فيلا يقبل على الوهم المخالف لبرهان العقل فيلا نقبل غير متناه وذلك خلاف العقل ونقول ها هذا أن الوهم أنما يصدق بيرط أن لا يودي الى جسو اخر ما ينتهي اليه نظر الناظر في هذه المسئلة فإن الحصم ربم ليوما إن الاجزا التي هي غير متناهية بالفعل في الجمم غير متصور وأنما يخالف في القوة والوهم وقد ثبت في القوة أن هيول الجمم مه وقد لا تقويه لا تقوى على قبول الجمم التصالات بلا نهاية كالا تقوى على قبول الجمم لا يتولمم زيادة على الجمه ينول الجمم لا يقف المدلا يتوهم زيادة على الجمه المحدلا يتوهم زيادة غلا الجمل لا يقصاأناً على الجمم الى ورنادة فضا وخلا المولان اخر حتى يقدر ملاقى الجمم لا يتناهي وبيض" الفلاسفة ودان العمان اخر حتى يقدر ملاقى الجمم لا يتناهي وبعض" الفلاسفة

١٠٠٠) ب ... ب زفذلك هو الجزء النرد الذي لا يتجزى بني ما منا في هذه الصورة وهم الانتصال في جانب الوهم أنه لا يقف حماك ومو الانتصال في جانب الوهم أنه لا يقف حماك ومو الانتصال في جانب الوهم أنه لا يقفل حتى يقدر عالماً متصلاً ببام إخر ال ما لا بيناهى فذلك على الوهم المتخالف لبرمان المثل فسلا يقبل ذلك بل توزي الى جسد غير متناه فلذلك تقول في قونه على قبول الانتصال فان لم تقو على ذلك بل قوتما إلى حمد ما تستمي إليه فيقف دونه تتناهى وذلك إليماً وهذا الحر ما ينشى إليه فيقف دونه وذلك خلاف المقل وهذا الحر ما ينشى إليه لم — سم) إ ...
 ١٠٠٠ من المسلم من يقدر فعا لا يتناهى وفيا هو داخل المتناهى يقدر ما لا يتناهى — ه) ب نشعر خلاج المتناهي يقدر فعا لا يتناهى وفيا هو داخل المتناهي يقدر ما لا يتناهى — ه) ب بنعر

عرضا ولا عمقا وهو المثال الموازن للجوهر الفرد الا ان النقطة عندكم موهومة وعندنا الجوهرالفرد موجود والنقطة والحط والسطح عرض عندكم وعندنا جوهر ولا يختلف ذلك بكونه جوهرا وعرضا فان المقصود اثبات التناهي وقد حصل وكل ما لاق شيئاً فانما يلاقيه بجد ونهاية' وكل حد ونهاية' فهو غير منقسم والا فلا تحصل الملاقاة و والماسة

وتقول ايضا رفعاً للتقسيم السندي اوردوه علينا ان الوسطاني للاق ما على يينه بمين ما لاق ما على ياسره ذاتاً وجوهوا وبغيره أنسبة واضافة وقد تشكير نسب الشيء واضافاته ولا يوجب ذلك تكثر الذات مثل النقطة التي في وسط الدايرة فانها مع وحديها تنسب الى كل جزء من اجزاء الدايرة فانها مع أنسبة غير النسبة التي تليها وحيها وسعنا الدايرة تكثرت نسبها ولا يوجب ذلك تكثرا في ذاتها كندا على اليمين وجزء على اليمار او الى سنة اجزاء عفوفة به ولا يوجب ذلك تكثرا في الذات المار يقابل الاتصال والانفصال يجب ان يكون غير الاتصال في الانفصال لان الاتصال يزول بالانفصال ولا يزول القابل بوجود المقبول فنقول لان المتحول على تتاهي فيول صورة الاتصال الى يتناهي فان يتناهي واتصال لا يتناهي في أن حيل جول التعال لا يتناهي أن تكون غير الإنتصال لا يتناهي أن المتحول المتمال لا يتناهي أن المتحول المتمال لا يتناهي أن المتحول المتمال لا يتناهي أن المتحول المتحول المتحول المتحول المتحول المتحال لا يتناهي أن المتحول المتحول المتحال المتحال المتحال المتحول المتحال المتحال المتحال المتحال المتحول المتحول المتحول المتحول المتحال المتحول المتحال المتحدد المتحول المتحدد المتحدد

۲۶۰ (...() ب ـ - ۲) ب المنتسم - ۲) ب بنیر - ۲) الناف -ه) ب ـ - ۲.۰۰() ب ـ - ۲) ب تول - ۱۸ ب نکنیرا کاهو دیدار) در - ۲

يفطن فيا ورا. العالم فلم يثبت خلا وفضا بتناهمي الاجسام وما يفطن فيا هو داخل العالم فاثبت "ملا وفيضاً بلا تناهمي الاجزا. ولا خارج من المحيط ولا داخل في المركز والله اعلم

**X** 

۱۰ ۱۰ ۱۰ ب خلاونضی فلا